
78

ISSN 2786-5886 (Print), ISSN 2786-5894 (Online)

УДК 7.038:7.01:316.334.56
DOI https://doi.org/10.32782/uad.2025.6.9

Дузінкевич Мирослав Михайлович,
Член обʼєднання сценічних митців США USA local 829 
Член Національної спілки художників України 
Член Salmagundi Club New York 
ORCID ID: 0009-0009-2393-6067  
duzinkevychmiroslav@gmail.com

ОБРАЗ АРЛЕКІНА, КАРНАВАЛЬНІСТЬ І ГРА 
ЯК ЗАСІБ ПОДОЛАННЯ ВІДЧУЖЕННЯ 

В УРБАНІСТИЧНОМУ КОНТЕКСТІ СУЧАСНОГО МИСТЕЦТВА

В статті висвітлено багатоаспектний матеріал стосовно трансформації образу арлекіна, маски та 
феномену карнавалу в контексті сучасної урбаністичної культури та візуального мистецтва. Розглядається 
еволюція цього класичного образу, що пройшов шлях від фігури commedia dell’arte до метафори лімінальної 
ідентичності митця-мігранта у глобальному місті. Проаналізовано фундаментальний зсув у розумінні 
феномену гри за Йоганом  Хейзінгою, де добровільна, вільна дія замінюється на примусовий механізм 
виживання, продиктований економічними та соціальними ролями «Суспільства спектаклю» за Гі Дебором.

Порушено проблематику екзистенційного відчуження та необхідності самоконструювання 
ідентичності у фрагментованому міському просторі з особливим акцентом на досвіді НьюЙорка. 
Простежено різноманітні прояви маски як захисної оболонки та критичного інструменту у творчості 
митців різних епох та напрямів. Досліджено використання цієї образності у психологічному, політичному 
та соціокультурному ключах на прикладах мистецьких практик Пабло Пікассо, Хуана Переса Агіррегойкоа, 
Луїзи Невельсон, Гордона Матта-Кларка та Джеффа Кунса. Центральним матеріалом для аналізу обрано 
художню практику Мирослава Дузінкевича, в якій арлекін стає уособленням українського досвіду адаптації 
та самоствердження у транскультурному середовищі.

Автор порівнює поетику внутрішньої драми М.  Дузінкевича з іронічною критикою ринку через 
симулякри Дж. Кунса, а також стратегію перетворення міських уламків на форму самоідентифікації в 
Л. Невельсон та Г. МаттаКларка. Обґрунтовано, як використання маски дозволяє митцям порушувати 
найболючіші соціальні, національні та кар’єрні проблеми, не втрачаючи при цьому власної автентичності. 
У статті використовуються наступні методи: іконологічний – для визначення глибинного значення образу 
арлекіна в різних мистецьких контекстах; концептуальний – для аналізу та застосування теоретичних 
рамок; структурно-антропологічний – для вивчення стану лімінальності, митцямігранта та суспільної 
антиструктури; компаративний – для порівняльного аналізу творчих стратегій митців.

Наукова новизна полягає у визначенні арлекіна як універсального образу сучасної урбаністичної 
ідентичності, що функціонує як екзистенційна стратегія в мегаполісі. Разом з тим аналізується роль 
маски як інструменту подолання відчуження через самоконструювання та створення власного міського 
міфу. Стаття передбачає введення до наукового обігу аналізу практики українського митця Мирослава 
Дузінкевича в контексті світових тенденцій осмислення лімінальності в сучасному мистецтві Нью-Йорка.

Арлекін, маска та карнавал як інструменти гри виявилися ефективним засобом вираження 
індивідуальності, соціального протесту та ідеологічного викриття в сучасному візуальному мистецтві. 
Ці творчі підходи розширюють можливості осмислення ідентичності та адаптації, підтверджуючи, що 
гра у великому місті є життєво необхідною стратегією для збереження внутрішньої цінності перед лицем 
суспільства спектаклю.

Ключові слова: арлекін, маска, гра, карнавал, лімінальність, сучасне мистецтво, урбаністичний 
контекст, суспільство спектаклю, відчуження, ідентичність.

© Дузінкевич М. М., 2025
Стаття поширюється на умовах ліцензії CC BY 4.0



79

Український мистецтвознавчий дискурс / Ukrainian Art Discourse                                    Випуск / Issue 6, 2025

Duzinkevych Myroslav. THE IMAGE OF THE HARLEQUIN, CARNIVALESQUE, 
AND  PLAY AS A MEANS OF OVERCOMING ALIENATION IN THE URBAN CONTEXT 
OF CONTEMPORARY ART

The article explores the multifaceted transformation of the figure of the harlequin, the mask, and the phenomenon 
of the carnival within the context of contemporary urban culture and visual arts. It examines the evolution of this 
classical figure, tracing its path from commedia dell’arte to a metaphor for the liminal identity of the migrant 
artist in the global city. The research analyzes the fundamental shift in the understanding of the phenomenon 
of play elements, as defined by Johan Huizinga, where voluntary, free action is replaced by a compulsive survival 
mechanism dictated by the economic and social roles of Guy Debord’s “Society of the Spectacle”.

The research addresses the problem of existential alienation and the necessity of selfconstruction of identity 
within the fragmented urban space, with a particular emphasis on the experience of New York City. The paper 
traces the diverse manifestations of the mask as both a defensive shell and a critical instrument in the work of artists 
across different eras and movements. The use of this imagery is investigated through psychological, political, and 
sociocultural lenses, using the artistic practices of Pablo Picasso, Juan Pérez Agirregoikoa, Louise Nevelson, 
Gordon Matta-Clark, and Jeff Koons as case studies. The artistic practice of Ukrainian artist Myroslav Duzinkevich 
is chosen as the central material for analysis, where the harlequin becomes the personification of the Ukrainian 
experience of adaptation and selfaffirmation in a transcultural environment.

The author compares the poetics of internal drama in M. Duzinkevich’s work with the ironic critique of the market 
through J. Koons’ simulacra, as well as the strategy of transforming urban fragments into a form of selfidentification 
in L. Nevelson and G. Matta-Clark. The study substantiates how the use of the mask allows artists to address the 
most pressing social, national, and career issues without sacrificing their authenticity.

The article employs the following methods: iconological – to determine the profound meaning of the harlequin’s 
image across different artistic contexts; conceptual – for the analysis and application of theoretical frameworks; 
structural-anthropological – for studying the state of liminality of the migrant artist and societal anti-structure; 
comparative – for the analysis of artists’ creative strategies.

The scientific novelty lies in defining the harlequin as a universal figure of contemporary urban identity, functioning 
as an existential strategy within the megalopolis. Furthermore, the role of the mask as a tool for  overcoming 
alienation through selfconstruction and the creation of a personal urban myth is analyzed. The article introduces 
the practice of the Ukrainian artist Myroslav Duzinkevich into academic discourse within the context of global 
trends in the comprehension of liminality in contemporary New York art.

The harlequin, the mask, and the carnival, as instruments of play, prove to be an effective means of expressing 
individuality, social protest, and ideological exposure in contemporary visual art. These creative approaches 
expand the possibilities for comprehending identity and adaptation, confirming that the game in the big city is 
a vital strategy for preserving inner value in the face of the Society of the Spectacle.

Key words: harlequin, mask, game, carnival, liminality, contemporary art, urban context, society of spectacle, 
alienation, identity.

Вступ. Образ арлекіна та феномен карна-
валу традиційно розглядаються як простір 
тимчасового звільнення, де маска дозволяє 
виявити приховане «Я» у світі гри. Однак, 
у сучасному мегаполісі, особливо такому 
динамічному як Нью-Йорк, ця добровільна 
гра трансформується у примусовий механізм 
виживання, диктований економічними та 
соціальними ролями. Автор статті – худож-
ник і дослідник Мирослав Дузінкевич сам 
змушений був опинитися в такій ролі, коли 
у 2020 році почав інтегруватися мистецьке 
середовище Нью-Йорка. В цьому контексті 
він вдало продовжив використовувати образ 
арлекіна, який пронизує всю його мистецьку 
практику. Арлекін у нього виступає метафо-
рою вразливої, але адаптивної ідентичності, 
що перебуває в процесі самоконструювання 

в умовах урбаністичного тиску. Актуальність 
дослідження полягає у необхідності про-
аналізувати, як цей класичний архетип допо-
магає митцям осмислити власні стратегії 
самоствердження та подолання відчуження 
у мегаполісах.

Матеріали та методи. Дослідження 
побудоване на комплексному міждисциплі-
нарному підході, що поєднує методи мисте-
цтвознавства, філософії та соціокультурної 
антропології. Формально-стилістичний та 
іконологічний аналіз використовується для 
інтерпретації композиції, технік та смис-
лового навантаження ключових образів 
у власних творах М.  Дузінкевича Прове-
дений порівняльний аналіз його творчості 
з художніми стратегіями Пабло Пікассо, 
Луїзи Невельсон, Ніка Кейва, Гордона 



80

ISSN 2786-5886 (Print), ISSN 2786-5894 (Online)

Матта-Кларка, Хуана Переса Агіррегойкоа 
та Джеффа Кунса. Через теорію гри Йогана 
Хейзінги [1] та концепцію Гі Дебора [2] про-
водиться аналіз ролей у мегаполісі, а теорія 
симулякрів Жана Бодріяра [3] для використо-
вується для викриття поверхневості та кри-
тики кітчу. Власна ситуація митця в Нью-
Йорку аналізується через лімінальний аналіз 
Віктора Тернера [4] та урбаністичний аналіз 
М. Карповця [5].

Аналіз літератури. Теоретичне осмис-
лення феноменів гри та відчуження ґрун-
тується на класичних працях, що створю-
ють основу для аналізу. Праці Й.  Хейзінги 
«Homo Ludens» [1] і Г.  Дебора «The Society 
of the Spectacle» [2] окреслюють протиріччя 
між вільною дією та примусом, що є цен-
тральною темою статті. В.  Тернер в книзі 
«The Ritual Process» [4] надає антрополо-
гічні інструменти для осмислення поро-
гового стану митця-мігранта. Монографія 
Максима Карповця «Місто як світ людського 
буття» [5] використовується для аналізу 
урбаністичного простору як конкурент-
ного поля для ідентичностей. Корисними 
для нашого дослідження були також кілька 
інших праць, зокрема, статті арт-критиків 
стосовно виставок в MOMA, Carreras Mugica 
і Centro de Arte Dos de Mayo de Móstoles, на 
які будуть посилання в тексті. Це дозволяє 
позиціонувати досліджувану практику у діа-
лозі зі світовим артпроцесом.

Метою цієї статті є комплексний аналіз 
еволюції та функціонального значення архе-
типу арлекіна феномену карнавалу та маски 
у сучасному мистецтві як універсального 
засобу осмислення та подолання урбаніс-
тичного відчуження та кризи ідентичності, 
з особливим фокусом на досвіді НьюЙорка.

Результати. Карнавал як форма гри від-
криває людині простір тимчасового звіль-
нення від соціальних масок. Водночас, він 
створює іншу, глибшу маску, через яку вияв-
ляється справжнє «Я». У цьому парадоксі 
живе арлекін – фігура, що поєднує сміх, 
меланхолію, свободу і залежність від сцени. 
В історії європейської культури він постає 
як архетип людини-гравця, що існує між 
реальним світом та ілюзією. Його костюм, 

зшитий із клаптиків, є символом фрагменто-
ваної ідентичності та низького соціального 
статусу, але його спритність дозволяє йому 
залишатися вічно життєздатним.

Якщо арлекін у своїй класичній формі 
створює простір добровільної гри та тимча-
сового звільнення, то мегаполіс перетворює 
цю гру на примусовий механізм виживання. 
Сприймаючи фігуру арлекіна як метафору 
вразливої, але адаптивної ідентичності, ми 
бачимо, як сучасне місто диктує людині сце-
нарій безкінечних перевтілень, що є сутністю 
її відчуження.

Для виживання у великому місті інди-
віду треба грати багато ролей. Людина при-
буває сюди, сповнена мрій і готовності 
довести свою неповторність, але мегаполіс 
одразу нав’язує їй сценарій, у якому треба 
бездоганно виконувати ролі, що постійно 
змінюються. Вранці вона мусить бути ван-
тажником, вдень – асистентом, ввечері – при-
биральником або барменом. Десь поміж цим 
вночі їй, можливо, вдасться присвятити трохи 
часу творчості. Це є низкою відчужених дій, 
які диктуються економічною необхідністю 
«Суспільства спектаклю», яке в однойменній 
книзі описав ще в 1967 р. Гі Дебор [2]. Вона 
мусить грати ці ролі, змінювати маски, щоб 
залишитися у грі, перетворюючись на товар, 
що адаптується до вимог ринку.

Й.  Хейзінга визначає гру як добровільну 
дію, що відбувається у свідомо встановле-
них часових і просторових межах, де є свій 
порядок і обов’язкові правила [1, с. 23]. Цей 
перехід від вільної гри до екзистенційного 
примусу знайшов своє відображення 
і в українській філософській думці. М.  Кар-
повець у монографії «Місто як світ люд-
ського буття» підкреслює, що мегаполіс 
постає середовищем конструювання іден-
тичності, де людина змушена постійно під-
тверджувати власну присутність і право на 
простір серед інших. Місто стає ареною, 
у якій ідентичності перебувають у стані кон-
куренції: «Закономірно, що інша ідентич-
ність – особливо у процесі міграції – постає 
конкурентою, навіть тією, що претендує на 
руйнування традиційних матриць городя-
нина… Це виняткова ситуація для міста, де 



81

Український мистецтвознавчий дискурс / Ukrainian Art Discourse                                    Випуск / Issue 6, 2025

рівень конкуренції дуже високий» [5, с. 215]. 
Саме конкуренція на тлі урбаністичного 
хаосу змушує індивіда використовувати соці-
альні маски.

Для багатьох цей шлях видається надто 
складним. Хтось перестає розрізняти де 
маска, а де реальність. Дехто ламається, стає 
аутсайдером. Інші навпаки – у грі знаходять 
свою силу і власну втому перетворюють на 
мистецтво. Митці, які пройшли цей склад-
ний шлях і не зламались, поступово ство-
рюють свою сцену із власними правилами. 
Десь у цій точці боротьби між собою і роллю 
народжується справжня щирість.

Така динаміка адаптації характерна для 
багатьох поколінь митців. Наприклад, Жан-
Мішель Баскія, починав як вуличний худож-
ник без постійного житла, перетворив власну 
боротьбу за виживання на складну гру між 
високим і низовим, переносячи мову графіті 
на полотна. Йозеф Бойс, коли пережив війну, 
вибудував образ митця-шамана. Кожна його 
публічна поява ставала актом гри з владою 
і суспільством. Йоко Оно і Марина Абра-
мович перетворили саме тіло на арену соці-
ального спротиву, показуючи, що в межах 
своєї ролі в місті людина має право бути 
справжньою.

Луїза Невельсон (уродженка України) 
упродовж десятиліть намагалася інтегрува-
тися в американське мистецьке середовище. 
Лише у шістдесят років їй вдалося досягти 
слави, але до того їй довелося працювати 
натурницею, асистенткою інших художни-
ків, прибиральницею. Їй навіть доводилося 
збирати пляшки, дерев’яні ящики, щоб здати 
і отримати хоча б якісь гроші. Проте, якраз 
ці уламки і стали основним матеріалом для її 
інсталяцій. У випадку Л. Невельсон криза її 
не зламала, а стала способом самопізнання. 
Вона перетворила фрагментарність на форму. 
Таким чином її чорні, білі та золоті дерев’яні 
конструкції зібрали у цілісні мистецькі твори 
її розсипане по всьому НьюЙорку «Я».

У творах Л.  Невельсон маска проявля-
ється через перетворення об’єктів. Вона 
брала уламки меблів, деталі міських відхо-
дів, і переодягала їх у нові форми, фарбуючи 
в монохром [6,  с.  99]. Її інсталяції стають 

масками міста. Урбаністичні уламки пере-
втілюються в обрядову сцену. Це глибоко 
карнавальний процес: знецінене та відкинуте 
отримує іншу роль і нову гідність, як відбу-
лося і з самою Л. Невельсон. Тепер міський 
простір стає ареною гри, в якій, за Й. Хейзін-
ґою, культура виявляє свою найглибшу сут-
ність – здатність створювати іншу реальність 
[1, с. 11].

Так виникають явища, близькі до 
Gesamtkunstwerk: коли художник формує 
повну естетичну, смислову і навіть екзис-
тенційну систему – власний міф, нову реаль-
ність, що поглинає глядача. Такий прин-
цип тотального твору мистецтва близький 
і американському художнику Гордону Мат-
таКларку. Він працював із маргінесами міст, 
коли буквально розрізав будівлі навпіл або 
вирізав секції цілих споруд, трактуючи їх як 
просторові композиції.

Подібно до Л.  Невельсон Г.  Матта-
Кларк «збирав себе» як художника на мар-
гінесах Нью-Йорка в проєкті «Fake Estates» 
1973–74 рр. (рис. 1).

Рис. 1. Матта-Кларк Г. «Fake Estates». 
1973–74 рр.

Фото: guggenheim.org

Це серія дій та документальних об’єктів, 
в якій Г. МаттаКларк купував або оформлю-
вав право власності на маргінальні урбаніс-
тичні шматочки (надто вузькі смужки землі 
між будинками, крихітні зайві клаптики місь-
кої землі), які на практиці нічого не варті і не 



82

ISSN 2786-5886 (Print), ISSN 2786-5894 (Online)

піддаються забудові. Отримані папери, када-
строві карти, фотографії ділянок і художні 
об’єкти (колажі, карти, плани) складали 
колажну серію, яку Г. МаттаКларк виставляв 
у галереях [7].

Цей жест висвітлював абсурдні меха-
ніки міської власності: правова система 
може оформити що завгодно, але це не 
перетворює простір на корисний ресурс. 
По факту людина володіє клаптиком землі 
в Нью  Йорку, але це все  одно нічого їй не 
дає. Замість того, щоб працювати з престиж-
ними локаціями, Г. МаттаКларк робив худож-
ній простір із того, що суспільство вважало 
непотрібним. Так як в Л.  Невельсон уламки 
дерев’яних меблів, ящиків та інструмен-
тів стали частинами її цілісного скульптур-
ного світу, так і крихітні клаптики придбаної 
землі в НьюЙорку разом із документами на 
них стали елементами його власного місь-
кого міфу та інструментами самоконструю-
вання художньої ідентичності.

Це і є сучасна маска як правова й симво-
лічна ідентифікація, що дозволяє митцеві 
проявитись у великому місті і перетворити 
відчуження на творчу зброю.

В цю логіку самозбирання, гри й транс-
формації гармонійно вплітається історія 
Мирослава Дузінкевича – українського 
художника, який з 2020 року будує себе 
в тому самому мегаполісі та переживає свій 
власний процес адаптації та ідентифікації. 
Головними персонажами його творів часто 
стають арлекіни. Це своєрідні метафори 
людини, яка входить у нове урбаністичне 
середовище, де виживання залежить від здат-
ності змінювати ролі, маски і жести. Якщо 
Г.  МаттаКларк володів реальними клапти-
ками землі, які нічого насправді людині дати 
не можуть, то М. Дузінкевич володіє зна-
йденими образами арлекінів, масок, театру 
і карнавалу, які він переносить у контекст 
НьюЙорка.

Арлекін – це фігура, що одночасно від-
крито й приховано перебуває всередині місь-
кого хаосу. Це персонаж, який адаптується 
через гру, долаючи мовні, професійні та соці-
альні бар’єри. Він мусить постійно переми-
катися між ролями художника, працівника, 

мігранта, спостерігача, учасника. У цьому 
сенсі арлекіни М.  Дузінкевича стають стра-
тегіями виживання і уособлюють наші емо-
ції, сумніви, рани й радощі – усе те, що ми 
приховуємо за щоденними масками. Для 
нього арлекін – ніжна і водночас драматична 
фігура, яка викриває крихкість людини, але 
робить це з поетичною легкістю.

Маска арлекіна дає людині простір для 
гри, де вона може перезібрати себе, знайти 
нове обличчя, створити власний міський міф, 
і врешті вписатися в мегаполіс, не розчиня-
ючись в ньому. Маски дозволяють показати 
те, що без них людина ніколи не сказала б 
уголос. Через них М.  Дузінкевич досліджує 
питання ідентичності, вразливості та ролей, 
які ми граємо щодня – іноді свідомо, іноді 
ні. Його арлекін перебуває між приватним 
і публічним, українським і американським 
досвідом. Це фігура пороговості, яка не нале-
жить остаточно жодній категорії. Антрополог 
Віктор Тернер описав би цей стан як лімі-
нальний: «Лімінальні істоти ні тут, ні там; 
вони перебувають між призначеними та впо-
рядкованими законом позиціями, звичаєм, 
конвенцією та церемоніалом… їхні неодноз-
начні та невизначені атрибути виражаються 
великою різноманітністю символів у бага-
тьох суспільствах, які ритуалізують соціальні 
та культурні переходи» [4,  с. 95]. Саме тому 
це так добре описує досвід людини, що опи-
няється в мегаполісі, де зміна ролей є умо-
вою виживання.

Такі роботи, як «Musicians» 2008  р. 
(рис.  2)рр або «Quartet» 2010  р. (рис.  3), 
М.  Дузінкевича можна прочитувати як 
мікромодель карнавальної взаємодії людей 
з урбаністичним тілом. Музиканти, теа-
тральні фігури, архетипи commedia dell’arte 
у цьому контексті втілюють щоденну гру 
адаптації, яку переживає кожен мешканець 
мегаполісу. НьюЙорк сам є гігантською сце-
ною, де людина змушена управляти власною 
видимістю, перемикати ролі, модулювати 
соціальні інтонації. Маска дозволяє рухатись 
крізь різні соціальні середовища і ставати 
тим, ким ти насправді не є. У картині «Pair» 
(2021 р.) один з персонажів тримає маску 
в руках, а не одягає на обличчя. Цей жест 



83

Український мистецтвознавчий дискурс / Ukrainian Art Discourse                                    Випуск / Issue 6, 2025

натякає на свідомий контроль над роллю. Він 
знає, коли її потрібно використати, а коли 
можна безпечно зняти.

Фігури М.  Дузінкевича теж ніби зіткані 
з різних фактур, стилів, декоративних пло-
щин. Художник поєднує густі нашарування 
фарби, різкі, майже графічні процарапу-
вання і тонку, напівпрозору пластику облич, 
виконаною технікою лесування, як в роботі 
«Quartet». Цей прийом створює відчуття 
подвійної реальності: одна – тілесна, повна 
хаотичної енергії, інша – майже привидна, 
крихка, позачасова.

Мегаполіс завжди карнавальний, оскільки 
він допускає співіснування несумісних тем-
пів, культур, жестів. «Quartet» М. Дузінке-
вича матеріалізує цю ідею у вигляді зла-
годженої різноголосості. Музика квартету 
є метафорою того, як різні маски міських 
ролей звучать разом, утворюючи ритм, 
який і є життям НьюЙорка. «Quartet» стає 
моделлю соціальної перформативності, 
у якій кожна фігура виконує свою партію, 
але водночас мусить чути інших. Маски 
й соціальні голоси тимчасово зливаються 
у спільну ритмічну тканину.

Ця ідея перегукується зі знаменитою 
мозаїкою в переході між станціями метро до 
Times Square «Each One, Every One, Equal 
All» (рис.  4) авторства Ніка Кейва – худож-
ника з Чикаго.

Це робота, інкрустована керамічною 
плиткою, що простягається на 360  футів 
і демонструє більше двох десятків танцю-
ючих фігур, одягнених у яскраві костюми 
з пір’я та хутра. Ці енергійні персонажі ство-
рені за мотивами його серії «Soundsuits», які 
самі по собі є засобом карнавального гро-
теску та маскою. Вони були створені як від-
повідь на соціальне напруження та расову 
несправедливість.

Сам художник так описав свою роботу: 
«Таймс-сквер – одне з найжвавіших, найріз-
номанітніших і найдинамічніших місць на 
планеті. Для цього проєкту я взяв кольори, 
рух і взаємодію людей на поверхні, об’єднав 
їх у потужну і компактну енергетичну масу, 
яку переніс під землю і поширив по всій 
станції та проходах. «Every One» поміщає 

Рис. 2. Дузінкевич М. «Musicians», 2008 р.
Фото надане автором

Рис. 3. Дузінкевич М. «Quartet», 2010 р.
Фото надане автором



84

ISSN 2786-5886 (Print), ISSN 2786-5894 (Online)

глядача в центр перформансу, безпосередньо 
пов’язуючи його з “Soundsuits” як частину 
інклюзивної спільноти, що відрізняється від 
інших» [8].

У місті метро часто виступає як загаль-
ний простір, де кожен має свою роль і при-
сутність. Пасажир метро фактично сам стає 
учасником карнавалу, коли дивиться на 
фігури, які танцюють чи рухаються поруч. 
Н. Кейв говорить про костюми, які маскують 
тіло, створюють другу шкіру, що ховає расу, 
гендер та клас, змушуючи глядача дивитися 
без осуду. Фігури в костюмах об’єднуються 
у веселий карнавал, але одночасно мають 
силу та присутність. Це і метафора індивіду-
альності у великому місті, і спосіб говорити 
про соціальні теми рівності, різниці, види-
мості чи маргінальності.

Цей стан теж відповідає лімінальній фазі, 
яку В. Тернер означив як «пороговий про-
стір» або «буття між і поміж» («betwixt and 
between») [4,  c.  95]. У цьому проміжному 
стані символічно знімаються всі звичні 
соціальні ієрархії та статуси. Хоча кожен 
має свою унікальність, в кінцевому під-
сумку ми всі маємо рівний статус гідності 
та присутності в цьому просторі. І Нік Кейв, 
і Мирослав Дузінкевич говорять про те саме. 

Місто – це карнавал переходу, де кожен жест 
стає актом самоідентифікації, а маска стає 
шляхом до того, щоб бути побаченим і почу-
тим, не втрачаючи себе.

Візуальний масштаб, яскрава кольорис-
тика, перформативний характер – це все 
відгук на сучасну публічну мистецьку прак-
тику США, яка прагне бути інклюзивною, 
інтегрованою у повсякденне середовище, 
доступною широкій аудиторії.

Історія самого образу арлекіна у мисте-
цтві показує, як цей карнавальний архетип 
може бути інтегрований у внутрішній світ 
особистості. Художники використовували 
маску арлекіна, щоб дослідити власну лімі-
нальність та роль митця-аутсайдера в урба-
ністичній драмі. Чи не найяскравішим при-
кладом арлекіна як альтерего є комедіанти 
Пабло Пікассо, яких він створював під час 
«Рожевого періоду» 1904–1906 рр. Тоді 
митець теж намагався інтегруватися в мис-
тецьку спільноту Парижа і відчував особисту 
кризу та відчуженість. Його арлекін часто 
самотній, замислений і меланхолійний, як 
у роботі «Арлекін, що сидить на червоному 
дивані», 1905  р. (рис.  5), що перетворює 
зовнішній карнавал на внутрішню філософ-
ську драму. Вільям Рубін підкреслював цю 

Рис. 4. Кейв Н. «Each One, Every One, Equal All», 2022. Фото: MTA/Trent Reeves



85

Український мистецтвознавчий дискурс / Ukrainian Art Discourse                                    Випуск / Issue 6, 2025

психологічну ізоляцію. Аналізуючи картину 
«Сім’я комедіантів» 1905 р., він зазначав, 
що ці фігури, об’єднані професією, залиша-
ються глибоко роз’єднаними на психологіч-
ному рівні, що робить їх вразливими перед 
світом. В. Рубін писав: «Їхні обличчя та очі 
виражають глибоку самотність, незважаючи 
на їхню фізичну близькість. Вони є метафо-
рою індивідуальної ізоляції у колективному 
існуванні» [9,  с.  33]. Таким чином, маска 
арлекіна в П.  Пікассо слугує захисною обо-
лонкою для вразливої, поетично відчуженої 
особистості. М.  Дузінкевич переносить цей 
архетип у сферу інтимного та особистого, що 
є важливою відмінністю від публічної карна-
вальності Н. Кейва.

стає екзистенційним механізмом самоствер-
дження, що подолав відчуження через утво-
рення внутрішньої цінності.

Рис. 5. Пікассо П. 
«Harlequin Sitting on a Red Couch», 1905 р.

Фото: pablo-ruiz-picasso.net

Ця меланхолійна індивідуалізація 
є у роботі М.  Дузінкевича «Друзі» 2010 р. 
(Рис.  6) Центральний образ був написаний 
із сина художника. Фігура хлопчикаарле-
кіна випромінює глибоку поетичну зосе-
редженість. Тут маска стає тонкою захис-
ною оболонкою, що дозволяє дитині, яка 
перебуває в лімінальному стані, захистити 
найбільш автентичний і вразливий досвід 
в моменти гри. У такий спосіб арлекін 
М.  Дузінкевича подібно до пікассівського, 

Рис. 6. Дузінкевич М. «Friends», 2010 р.
Фото надане автором

Через Арлекіна П. Пікассо освоював нові 
форми, від аналітичного кубізму до мону-
ментального класицизму і повернення до 
тілесності. Його маска зберігає елемент гро-
тескної відчуженості, але П.  Пікассо вико-
ристовує її для романтизації творчої свободи.

Іспанський художник Хуан Перес Агір-
регойкоа використовує образи арлекінів чи 
клоунів у зовсім інших – постмодерних та 
політичних ключах. Його фігури є критич-
ними символами та ідеологічними лінзами, 
що слугують для сатири та деконструкції. 
Х. П. Агіррегойкоа критикує культ індивіду-
алізму, політичну порожнечу та фальшивість 
сучасної влади.

Естетика Х.  П.  Агіррегойкоа графічна, 
іронічна, спрямована на соціальну сатиру 
і сприймається близько до авангардної полі-
тичної графіки. Його гротеск відчужує гля-
дача від комфортного сприйняття реальності, 
наголошуючи на незручності життя в умовах 
капіталістичної ідеології. Його арлекіни та 
клоуни особливо в ранніх серіях 1990-х років 
«Las Sombras», «Deseo» зображені 



86

ISSN 2786-5886 (Print), ISSN 2786-5894 (Online)

незграбними та схематичними. Вони є анти-
тезою як психологічної глибини П.  Пікассо, 
так і поетичної чутливості М. Дузінкевича.

Художник використовує образ тигра, який 
перетворює на маску гегемонського лібера-
лізму і культу особи. Цю серію він називає 
«El imperio americano» (рис.  7). Пабло Мон-
тблан вказує, що ми бачимо люту тварину, 
що втілює гегемонський лібералізм. Тигр 
часом атакує метеликів і руки, але також 
зображений у стані спокою. Його ніби-то 
лють пародіюється в кітчевих зображен-
нях. Образ тигра пом’якшується, його мас-
кулінність фемінізується. Відчувається його 
незграбність і котяча лінь [10].

яка проголошує, що сучасні соціальні рухи 
(гендерна ідеологія, екологізм, мультикульту-
ралізм) руйнують класичні західні інститути 
і актуалізують комунізм. Критична сатира 
полягає у навмисній гіперболізації та абсурд-
ному спрощенні складної соціальної дина-
міки: художник зводить усі прогресивні рухи 
до єдиної, зловісної, але комічної комуніс-
тичної змови, тим самим висміюючи парано-
їдальну риторику ультраконсервативних кіл.

Рис. 7. Агіррегойкоа Х. П. «El imperio 
americano».

Фото: artepuntoes.com

Х.  П.  Агіррегойкоа часто представляє 
малюнки, які подібно коміксам містять 
цитати і вульгарні фрази. Написи вступа-
ють в конфлікт із самим зображенням. Це 
подвоює ефект клоунади та іронії, підкрес-
люючи, що офіційна мова (офіційна позиція 
влади чи пропаганда) приховує справжні, 
часто брудні мотиви. Художник своїми робо-
тами каже, що утопія режиму перетворилася 
на гротескного, абсурдного клоуна, що керує 
світом [11].

Це прочитується в картині «Exito 
Comunismo» 2020  р. (Рис.  8) і є еталонним 
прикладом гострої критичної сатири, де кло-
унада використовується як інструмент іде-
ологічного викриття. На полотні зображена 
фігура, схожа на політичного коментатора, 

Рис. 8. Агіррегойкоа Х. П. 
«Exito Comunismo». 2020.

Фото: artviewer.org

Сам характер сміху, яким майстерно воло-
діє арлекін, має силу розвінчувати штучне, 
фальшиве, надмірно серйозне, що є прямою 
відповіддю на істерику клоуна-коментатора 
Х.  П.  Агіррегойкоа. Якщо сміх П.  Пікассо 
був засобом захисту власної ізоляції, а сміх 
Х. П. Агіррегойкоа – сатирою над владою, то 
їхня спільна функція – руйнування фальші.

Колективний, всеосяжний сміх є найста-
рішою і найефективнішою формою анти-
структури. Жан Дювіньо розглядає сміх як 
колективний жест, здатний скидати ієрархічні 
системи і відкривати простір для нових форм 
спільності. Саме цей визвольний, колективний 



87

Український мистецтвознавчий дискурс / Ukrainian Art Discourse                                    Випуск / Issue 6, 2025

та універсальний сміх, який підхоплює 
і перевертає всі рівні критики, від внутрішньої 
драми до глобальної політики, є фінальною 
функцією арлекіна, дозволяючи йому тимча-
сово подолати відчуження і відновити зв’язок 
між індивідом і спільнотою [12, с. 14].

Ця визвольна функція клоунади, яка у твор-
чості Х.  П.  Агіррегойкоа була спрямована на 
деконструкцію політичної фальші та висмі-
ювання буржуазного пафосу, знаходить свій 
парадоксальний відгук у роботах Джеффа 
Кунса. Хоча Дж. Кунс не використовує прямо 
образ арлекіна, його мистецтво є найвищою 
формою гри з маскою, зокрема, кітчу, суспіль-
ства споживання та естетичної банальності.

Дж.  Кунс ставить під сумнів саму цін-
ність та серйозність мистецтва. Він пере-
творює мистецтво на вишукану, дорогу кло-
унаду ринку. Таким чином, якщо арлекін 
Х. П. Агіррегойкоа висміює політичну струк-
туру, то Дж. Кунс інтегрує в себе економічну 
структуру, використовуючи її гламурну, глян-
цеву маску для іронічного коментування 
меж між високим мистецтвом і комерцією. 
Митець бере найгірші зразки масмаркету та 
абсурдної, дешевої релігійної чи медійної 
іконографії і відтворює їх у дорогих, блис-
кучих матеріалах. Він демонструє, що елі-
тарний мистецький світ мегаполісу прагне 
поглинути і монетизувати навіть найпри-
мітивнішу, найбільш кітчеву естетику. Це 
іронічний карнавал смаку, де низьке стає 
абсурдно високим, і навпаки, як от як-от 
фігура Майкла Джексона із серії «Banality» 
1988 р. (Рис.  9) чи «Baloon Dog» (Рис.  10) 
Мегаполіс очікує постійної демонстрації 
успіху, впевненості та контролю. Людина 
прагне виглядати так само ідеально, гладко 
та бездоганно, як скульптури Дж.  Кунса, 
транслюючи це в соцмережах. Для цього 
вона полірує свій фасад, аби бути такою ж 
блискучою, як «Baloon Dog». Це призво-
дить до того, що людина часто вдягає маску 
поверхневості і стає порожнім товаром.

Твори Дж.  Кунса можна пояснити тим, 
що Жан Бодріяр назвав симулякрами – копі-
ями без оригіналу. Вони блискучі та ідеальні, 
але позбавлені глибини та справжньої сут-
ності. Якщо аналізувати творчість Дж. Кунса 

через Ж.  Бодріяра, то можна констатувати, 
що поведінка індивіда в сучасному мегапо-
лісі свідчить про настання епохи гіперреаль-
ності, і це призводить до смерті реального 
[3,  с.  122]. Людина в мегаполісі, яка прагне 
створити такий же ідеальний, відполірова-
ний фасад для соціальних мереж, сама пере-
творюється на симулякр чи маску поверх-
невості, метою якої є лише максимізація 
ринкової привабливості як товару.

Це явище, у свою чергу, розкривається 
через теорію Гі Дебора, де мистецтво Дж. 
Кунса функціонує як невід’ємна частина 
«Суспільства спектаклю» [2, c.  15–17]. 
У цьому суспільстві цінність мистецтва та 
індивіда визначається їхньою видимістю, 

Рис. 9. Кунс Дж. 
«Michael Jackson and Bubbles», 1988.

Фото: jeffkoons.com

Рис. 10. Кунс Дж. «Baloon Dog (Orange)», 2010.  
New York, Seagram Building.

Фото: Lindsay Pollock



88

ISSN 2786-5886 (Print), ISSN 2786-5894 (Online)

ціною та здатністю генерувати бажання. 
Дж.  Кунс інтегрує економічну структуру, 
перетворюючи мистецтво на спектакль най-
вищої цінової категорії, в той час як людина 
в мегаполісі змушена грати роль, що відпо-
відає вимогам цього ж спектаклю, прийма-
ючи маску для подолання відчуження через 
зовнішню демонстрацію успіху.

Висновки. Образи карнавалу, арлекіна, 
маски та гри зберігають свою гостру актуаль-
ність як для американських, так і для укра-
їнських великих міст. Урбаністичний про-
стір, незалежно від національного контексту, 
вимагає від індивіда множинності ролей 
і постійної адаптації, що породжує універ-
сальні проблеми відчуження та пошуку 
ідентичності.

У мегаполісі маска стає необхідним 
інструментом для підняття найболючі-
ших соціальних, національних, політич-
них та кар’єрних проблем. Твори Мирос-
лава Дузінкевича використовують маску, 
щоб осмислити відчуження, лімінальність 
та національну ідентичність. Його арле-
кін є метафорою українського досвіду, який 
самоконструюється в іноземному серед-
овищі, долаючи мовні та соціальні бар’єри. 
Подібно комедіантам Пабло Пікассо, його 
герої занурюються у глибокий внутрішній 

світ, і за допомогою масок намагаються зна-
йти собі місце в суспільстві.

З іншого боку, колективний карнавал, як 
у мозаїці Ніка Кейва «Each One, Every One, 
Equal All» на Times Square, використовує кос-
тюми, щоб замаскувати расу, гендер та клас. 
Це створює тимчасову спільноту, де зніма-
ються соціальні ієрархії, що дозволяє мит-
цеві говорити про расову несправедливість 
та інклюзивність у публічному просторі.

Арлекіни і клоуни Хуана Переса Агірре-
гойкоа та кітчсимулякри Джеффа Кунса під-
німають політичні та економічні проблеми. 
Вони висміюють фальш ідеології та перетво-
рюють мистецтво на дорогу клоунаду ринку, 
демонструючи, як суспільство споживання 
поглинає та монетизує навіть найпримітив-
ніші образи.

Фігура арлекіна є універсальним архети-
пом для культури сучасного великого міста. 
Вона водночас є і захисною оболонкою для 
вразливої, самотньої ідентичності, і критич-
ною лінзою для аналізу соціальної струк-
тури, і інструментом колективної рівності. 
Усі ці маски – від психологічної ізоляції 
до соціального протесту – свідчать про те, 
що гра у великому місті є життєво необхід-
ною стратегією для того, щоб, залишаючись 
у системі, не розчинитися в ній.

Література:
1.	 Хейзінга Й. Homo Ludens / Пер. з англ. Мокровольський О. Київ: «Основи», 1994. 250 с.
2.	 Debord, G. (2014). The Society of the Spectacle. Ed. and transl. by K. Knabb. Oakland, CA: PM Press.
3.	 Бодріяр Ж. Симулякр і симуляція / Пер. з фр. Ховхун В. Київ: «Основи», 2004. 230 с.
4.	 Turner V. The Ritual Process: Structure and Anti-Structure. Ithaca, New York : Cornell Paperbacks Cornell 

University Press. 1977.
5.	 Карповець  М. Місто як світ людського буття : монографія. Острог: Видавництво Національного 

університету «Острозька академія», 2014. 258 с.
6.	 Speaks E. D. Experiencing Louise Nevelson’s Moon Garden. American Art. 2007. 21(2). 96–108. 

URL: https://pdfs.semanticscholar.org/9c74/ac323b0e7cfa527d3d1809c962e154faba1b.pdf (дата звернення 
29.10.2025).

7.	 Spector N. Gordon Matta-Clark Reality Properties: Fake Estates. Solomon R. Guggenheim Museum. 2023. 
URL: https:/guggenheim.org/artwork/5210 (дата звернення 3.11.2025).

8.	 Ebert  G. Nick Cave’s Energetic ‘Soundsuits’ Dance Along the New York City Subway in a 360Foot 
Mosaic. URL https://thisiscolossal.com/2021/09/nick-cave-soundsuit-mosaic/ (дата звернення 5.11.2025).

9.	 Rubin W. Picasso in the collection of The Museum of Modern Art. New York : The Museum of Modern 
Art. 1972. URL: https://assets.moma.org/documents/moma_catalogue_1855_300298976.pdf (дата звернення 
5.11.2025).

10.	Montalbán  P. Liberalismo feroz teñido de color (y humor). 2025. URL: https://artepuntoes.com/ 
2025/10/16/liberalismo-feroz-tenido-de-color-y-humor/ (дата звернення 14.11.2025).

11.	 Art Viewer. Juan Pérez Agirregoikoa at Carreras Mugica. 2024. URL: https://artviewer.org/juan-perez-
agirregoikoa-at-carrerasmugica-2/ (дата звернення 14.11.2025).

12.	Duvignaud J. Le propre de l’homme: Histoire du comique et de la dérision. Paris: Hachette. 1985.



89

Український мистецтвознавчий дискурс / Ukrainian Art Discourse                                    Випуск / Issue 6, 2025

References:
1.	 Kheizinha, Y. (1994). Homo Ludens [Homo Ludens] / Per. z anhl. Mokrovolskyi O. Kyiv : “Osnovy” [in 

Ukrainian].
2.	 Debord, G. (2014). The Society of the Spectacle. Ed. and transl. by K. Knabb. Oakland, CA: PM Press.
3.	 Bodriiar, Zh. (2004) Symuliakr i symuliatsiia [Simulacra and Simulation] / Per. z fr. Khovkhun V. Kyiv : 

“Osnovy” [in Ukrainian].
4.	 Turner, V. (1977) The Ritual Process: Structure and Anti-Structure. Ithaca, New York : Cornell Paperbacks 

Cornell University Press.
5.	 Karpovets, M. (2014) Misto yak svit liudskoho buttia: monohrafiia [The City as a World of Human Being: 

Monograph]. Ostroh: Vydavnytstvo Natsionalnoho universytetu “Ostrozka akademiia” [in Ukrainian].
6.	 Speaks, E. D. (2007). Experiencing Louise Nevelson’s Moon Garden. American Art. 21(2). 96–108. 

Retrieved from: https://pdfs.semanticscholar.org/9c74/ac323b0e7cfa527d3d1809c962e154faba1b.pdf (дата 
звернення 29.10.2025).

7.	 Spector, N. (2023). Gordon Matta-Clark Reality Properties: Fake Estates. Solomon R. Guggenheim 
Museum. Retrieved from: https:/guggenheim.org/artwork/5210 (дата звернення 3.11.2025).

8.	 Ebert,  G. Nick Cave’s Energetic ‘Soundsuits’ Dance Along the New York City Subway in a 360Foot 
Mosaic. Retrieved from https://thisiscolossal.com/2021/09/nick-cave-soundsuit-mosaic/ (дата звернення 
5.11.2025).

9.	 Rubin, W. (1972). Picasso in the collection of The Museum of Modern Art. New York : The Museum of 
Modern Art. Retrieved from: https://assets.moma.org/documents/moma_catalogue_1855_300298976.pdf (дата 
звернення 5.11.2025).

10.	Montalbán P. (2025). Liberalismo feroz teñido de color (y humor). Retrieved from: https://artepuntoes.com/ 
2025/10/16/liberalismo-feroz-tenido-de-color-y-humor/ (дата звернення 14.11.2025) [in Spanish].

11.	 Art Viewer (2024). Juan Pérez Agirregoikoa at Carreras Mugica. Retrieved from: https://artviewer.org/juan-
perez-agirregoikoa-at-carrerasmugica-2/ (дата звернення 14.11.2025).

12.	Duvignaud, J. (1985), Le propre de l’homme: Histoire du comique et de la dérision. Paris: Hachette [in 
French].

Стаття надійшла: 04.12.2025
Прийнято: 17.12.2025

Опубліковано: 30.12.2025


