
142

ISSN 2786-5886 (Print), ISSN 2786-5894 (Online)

УДК 7.01:111.852:75.01
DOI https://doi.org/10.32782/uad.2025.5.17

Пічкур Микола Олександрович, 
кандидат педагогічних наук, професор, 
професор кафедри образотворчого мистецтва
Уманського державного педагогічного університету імені Павла Тичини
ORCID ID: 0000-0001-8454-0642
pmo65@ukr.net 

Музика Ольга Яношівна, 
кандидат педагогічних наук, доцент, 
доцент кафедри образотворчого мистецтва
Уманського державного педагогічного університету імені Павла Тичини 
ORCID ID: 0000-0001-5724-2041
olgamuz66@gmail.com

Семенова Олена Віталіївна, 
кандидат педагогічних наук, доцент, 
доцент кафедри образотворчого мистецтва
Уманського державного педагогічного університету імені Павла Тичини 
ORCID ID: 0000-0002-0302-4724
lena_semenova@meta.ua

Голубенко Ярослава Олексіївна, 
викладач кафедри образотворчого мистецтва
Уманського державного педагогічного університету імені Павла Тичини 
ORCID ID: 0009-0006-2221-647X
slavag017@meta.ua

ХУДОЖНЯ РЕФЛЕКСІЯ В ОСОБИСТІСНОМУ ВИМІРІ 
ЖИВОПИСНОГО ОБРАЗОТВОРЕННЯ 

У статті здійснено комплексне дослідження художньої рефлексії як особистісно-центричного 
феномену, що відіграє провідну роль у процесі живописного образотворення. Її когнітивно-естетичну 
природу розглянуто з позиції глибинного осмислення мистецького досвіду, що інтегрує інтуїцію, образне 
мислення, сенсорне переживання та евристичні наміри свідомості. Установлено, що художня рефлексія 
виконує функції самопізнання, емоційного осмислення та формування авторської інтенції, забезпечуючи 
візуальне втілення творчого задуму в художньому образі.

Розкрито синкретичну природу художнього образу, що поєднує сенсорні, емоційні та символічні 
компоненти. Доведено, що рефлексивне мислення митця формується на основі складної системи 
психологічних передумов, серед яких провідне місце посідають спостережливість, емоційна чутливість, 
інтуїція та здатність до критичного самооцінювання. У цьому контексті художня рефлексія постає як 
фундаментальний механізм смислотворення, самопізнання та естетичного узагальнення, що забезпечує 
глибину творчого самовираження, зокрема в царині живопису.

У межах дослідження проаналізовано структуру художнього мислення, змістові рівні художнього 
діалогу, психологічні чинники рефлексивного сприймання та сенсорні механізми формування смислу. 
Визначено функціональні вияви художньої рефлексії: як засобу саморегуляції творчого процесу, форми 
смислотворення через сенсорну локалізацію переживань, чинника формування художнього образу й 
авторського стилю, а також основи мистецької комунікації, що забезпечує діалог між митцем, твором і 
суспільством.

На основі аналізу творчої спадщини українських живописців виокремлено чотири типи художньої 
рефлексії: інтуїтивну (спонтанне емоційно-сенсорне входження у смислове поле образу); когнітивну 
(раціональне осмислення композиційних і символічних структур); екзистенційну (візуалізація межових 

© Пічкур М. О., Музика О. Я., Семенова О. В., Голубенко Я. О., 2025
Стаття поширюється на умовах ліцензії CC BY 4.0



143

Український мистецтвознавчий дискурс / Ukrainian Art Discourse                                    Випуск / Issue 5, 2025

переживань і духовного пошуку); соціокультурну (інтеграція образу в контекст історичної пам’яті та 
естетичного свідчення).

Ключові слова: художня рефлексія, живописне образо творення, художній образ, авторський стиль, 
смислотворення, рефлексивне мислення, інтуїтивна рефлексія, когнітивна рефлексія, екзистенційна 
рефлексія, соціокультурна рефлексія.

Pichkur Mykola, Muzyka Olha, Semenova Olena, Holubenko Yaroslava. ARTISTIC 
REFLECTION IN THE PERSONAL DIMENSION OF PAINTERLY IMAGE-MAKING

The article presents a comprehensive study of artistic reflection as a person-centered phenomenon that plays 
a pivotal role in the process of painterly image-making. Its cognitive-aesthetic nature is examined through the 
lens of deep interpretation of artistic experience, integrating intuition, figurative thinking, sensory perception, and 
the heuristic intentions of consciousness. Artistic reflection is shown to perform the functions of self-awareness, 
emotional comprehension, and the formation of authorial intent, ensuring the visual embodiment of the creative 
concept in the artistic image.

The syncretic nature of the artistic image is revealed, combining sensory, emotional, and symbolic components. 
It is demonstrated that the artist’s reflective thinking is shaped by a complex system of psychological prerequisites, 
among which observation, emotional sensitivity, intuition, and the ability for critical self-evaluation play a leading 
role. In this context, artistic reflection emerges as a fundamental mechanism of meaning-making, self-understanding, 
and aesthetic generalization, providing depth to creative self-expression, particularly in the realm of painting.

The study analyzes the structure of artistic thinking, the semantic levels of artistic dialogue, psychological factors 
of reflective perception, and sensory mechanisms of meaning formation. The functional manifestations of artistic 
reflection are defined as a means of self-regulation in the creative process, a form of meaning-making through 
sensory localization of experience, a factor in shaping the artistic image and authorial style, and a foundation for 
artistic communication that enables dialogue between the artist, the artwork, and society.

Based on the analysis of the creative legacy of Ukrainian painters, four types of artistic reflection are identified: 
intuitive (spontaneous emotional-sensory immersion into the semantic field of the image); cognitive (rational 
interpretation of compositional and symbolic structures); existential (visualization of boundary experiences and 
spiritual search); sociocultural (integration of the image into the context of historical memory and aesthetic 
testimony).

Key words: artistic reflection, painterly image-making, artistic image, authorial style, meaning-making, reflective 
thinking, intuitive reflection, cognitive reflection, existential reflection, sociocultural reflection.

Вступ. У сучасному мистецтвознавчому 
дискурсі художня рефлексія дедалі частіше 
розглядається як ключовий чинник форму-
вання творчої ідентичності митця, однак її 
роль у процесі живописного образотворення 
залишається недостатньо теоретично осмис-
леною. Більшість досліджень зосереджується 
на техніко-композиційних аспектах худож-
нього твору, залишаючи поза увагою вну-
трішні когнітивно-емоційні механізми, що 
забезпечують смислотворення, самопізнання 
та авторське самовираження. Водночас саме 
художня рефлексія дає змогу митцеві інте-
грувати інтуїтивні імпульси, сенсорні пере-
живання, образне мислення та евристичні 
наміри свідомості у цілісну естетичну форму.

Актуальність проблеми зумовлена потре-
бою в глибшому розумінні психологічних 
і семантичних передумов художнього мис-
лення, а також у класифікації типів рефлек-
сії, що впливають на структуру художнього 

образу та авторський стиль. У контексті 
живопису художня рефлексія постає не лише 
як інструмент осмислення, а як динаміч-
ний процес взаємодії між внутрішнім світом 
митця, культурними смислами та візуальною 
мовою твору. Саме тому постає необхідність 
у науковому аналізі художньої рефлексії 
як особистісно-центричного феномену, що 
забезпечує глибину творчого самовираження 
та відкриває нові перспективи для інтерпре-
тації живописного образу.

Мета статті – теоретичне осмислення 
художньої рефлексії як особистісно-цен-
тричного феномену, що забезпечує глибину 
живописного образотворення, формування 
авторського стилю та смислотворення в мис-
тецькому творі. Дослідження спрямоване 
на виявлення структурних, психологічних 
і естетичних параметрів художньої рефлексії, 
її типології та функціональних проявів у кон-
тексті творчої саморегуляції митця.



144

ISSN 2786-5886 (Print), ISSN 2786-5894 (Online)

Матеріали та методи. Проблематика 
художньої рефлексії у контексті образотвор-
чого мистецтва дедалі активніше осмислю-
ється в сучасному науковому дискурсі.

Так, у публікації Б.  Новікова, Т.  Руденко 
та О.  Потіщук художня творчість розгляда-
ється як форма духовного самовираження, 
що поєднує індивідуальне переживання 
з естетичним осмисленням дійсності. Автори 
наголошують, що «сприйняття твору мисте-
цтва іншими людьми сприяє їх емоційному 
збагаченню», а художня рефлексія є меха-
нізмом формування естетичних цінностей, 
необхідних для гармонійного розвитку 
особистості [14].

У науковому журналі «Художня культура. 
Актуальні проблеми» представлено низку 
досліджень, що торкається психології твор-
чого процесу, евристичності гештальту та 
інтерпретації художнього образу. Зокрема, 
у статті О.  Петрової «Передчуття твору. 
Евристичність гештальту» акцентується 
увага на інтуїтивному входженні митця 
у смислове поле образу, що корелює з понят-
тям інтуїтивної рефлексії [16].

У своїй праці «Методологічна рефлексія 
культурологічних і мистецтвознавчих дослід-
жень» В. Шейко та Н. Кушнаренко обґрунто-
вують міждисциплінарний характер худож-
ньої рефлексії, підкреслюючи її зв’язок із 
загальнонауковими та культурологічними 
підходами. Автори зазначають, що «рефлек-
сія у мистецтві є не лише способом осмис-
лення, а й формою комунікації між митцем 
і культурним контекстом» [23].

На окрему увагу заслуговує дослідження 
О.  Лагутенко «Інтерпретація теми Давньої 
Русі у графіці Георгія Якутовича», де худож-
ній образ аналізується як носій історичної 
пам’яті та естетичного свідчення, що відпо-
відає соціокультурному типу рефлексії [10].

Таким чином, сучасні дослідження під-
тверджують актуальність вивчення худож-
ньої рефлексії як складного когнітивно-есте-
тичного феномену. Це створює підґрунтя 
для подальшого теоретичного осмислення 
її типології, функціональних проявів та ролі 
у формуванні художнього образу в живопису 
на основі міждисциплінарного підходу, що 

поєднує філософсько-естетичний, психоло-
гічний і культурологічний аналіз. 

Результати. У сучасному мистецтвоз-
навстві художня рефлексія розглядається як 
поєднання естетичного переживання, когні-
тивної активності та внутрішньої мотивації 
митця. Вона забезпечує саморегуляцію твор-
чої діяльності та формує єдність між вну-
трішнім світом і художньою формою.

За твердженням О.  Ткачука, рефлексія 
художнього «Я» до процесу й результатів 
власної художньої творчості є домінуючим 
фактором саморегуляції в мистецтві. Вона 
синтезує в собі різні види мотивації, нада-
ючи творчому процесу органічного, «природ-
ного» характеру, завдяки чому художній твір 
набуває естетичних якостей краси і вираз-
ності [22, с. 166].

Художня рефлексія поєднує образне мис-
лення з евристичними інтенціями свідо-
мості, активізуючи інтуїтивні, асоціативні 
та експериментальні резерви. Вона виконує 
функцію смислотворення, трансформуючи 
реальність у візуально-образну мову, що 
виявляє емоційні стани, культурні архетипи 
та суб’єктивні інтерпретації.

Отже, художня рефлексія є фундаменталь-
ним механізмом осмислення творчого про-
цесу, що поєднує інтуїтивне і раціональне, 
особистісне і культурне, емоційне і концеп-
туальне. Її теоретичне осмислення відкриває 
перспективи глибшого розуміння механізмів 
мислення, естетичного переживання та само-
регуляції митця.

У мистецтвознавчому аналізі художнє 
мислення постає як складна система, що 
поєднує емоційне переживання, інтуїцію, 
когнітивну активність і образну трансфор-
мацію реальності. Центральним елементом 
цієї системи є художній образ, який виконує 
функцію узагальнення досвіду, типізації жит-
тєво значущих явищ і репрезентації автор-
ського бачення світу. Структура художнього 
мислення формується у взаємодії внутріш-
нього досвіду митця з культурними смис-
лами, що реалізуються у художньому творі.

Як зазначає О.  Пітерська, специфіка 
художнього образу визначається тим, що 
він є засобом як осмислення дійсності, так 



145

Український мистецтвознавчий дискурс / Ukrainian Art Discourse                                    Випуск / Issue 5, 2025

і створення нового, вигаданого світу. Худож-
ник прагне відшукати певні явища та вті-
лити їх відповідно до власного уявлення про 
життя та розуміння його тенденцій і законо-
мірностей [17, с. 49]. Тобто він є результатом 
чуттєво-пізнавального процесу, що втілює 
авторське бачення світу та його закономір-
ностей, поєднуючи емоційне і раціональне 
у структурі мистецького твору. У цьому кон-
тексті художній образ і живописний твір 
виступають як базові структури художньої 
рефлексії, що забезпечують типізацію жит-
тєво важливих явищ. Вони фіксують індиві-
дуальний досвід, узагальнюють його у формі 
культурно значущих моделей.

Живописний твір, як модель авторського 
«образу світу», створює феномен художнього 
діалогу, в якому поєднуються індивідуальне 
й універсальне. Такий діалог реалізується 
через взаємодію між автором, твором і реци-
пієнтом, де кожен із них привносить власну 
інтерпретацію. Це сприяє розширенню 
смислового поля. Як зазначає О.  Щербань, 
художній образ виконує не лише естетичну, 
а й ціннісно-смислову, комунікативну та 
психо-емоційну функції, що дає змогу нала-
годжувати міжсвідомісну взаємодію [24].

Отже, структура художнього мислення 
формується навколо образу і твору як клю-
чових носіїв смислу, що поєднують індиві-
дуальне бачення з універсальними культур-
ними кодами. Завдяки своїй синкретичній 
природі художній образ, забезпечує глибину 
рефлексивного сприйняття, а художній твір – 
простір діалогу між автором і реципієнтом. 
Це дає змогу митцю репрезентувати дій-
сність, трансформуючи її у межах естетич-
ного досвіду.

Рівнями естетичного діалогу є образ, сим-
вол, змістова домінанта та художній міф, що 
забезпечують багатовимірне розгортання 
смислу, сприяючи глибокому рефлексивному 
сприйняттю твору. На кожному з цих рів-
нів відбувається зустріч різних свідомостей 
(авторської, культурної, інтерпретаторської), 
що сприяє творчому «нарощенню» смислу. 

У мистецькому контексті рефлексивна 
діяльність створює діалоговий простір, 
де відбувається взаємодія індивідуальних 

і культурних цінностей, моральних норм та 
світоглядних установок на різних рівнях осо-
бистісної свідомості. Це підтверджується 
у дослідженнях О.  Єременко, яка підкрес-
лює, що художній образ має синкретичну 
природу, поєднуючи сенсорні, емоційні та 
символічні компоненти, що не підлягають 
простому аналітичному розчленуванню [7]. 
Така цілісність художнього смислу забез-
печує глибину рефлексивного сприйняття, 
у якому суб’єкт інтерпретує твір та осмислює 
власні способи реагування.

Рефлексивне мислення митця форму-
ється на основі складної системи психоло-
гічних передумов, що забезпечують глибину 
художнього самовираження, усвідомлену 
інтерпретацію дійсності та внутрішню само-
регуляцію. До таких передумов належать 
спостережливість, емоційна чутливість, 
інтуїція, здатність до реконструкції твор-
чого досвіду та критичного самооцінювання. 
Саме ці якості визначають ефективність 
художнього мислення і створення змістов-
ного образу.

У процесі художнього самовираження 
митець має володіти низкою психологіч-
них здібностей, серед яких провідне місце 
посідають спостережливість, здатність до 
емоційного переживання та інтерпретації 
навколишньої дійсності. Ефективне художнє 
мислення передбачає фіксацію зовнішніх 
вражень, їх глибоке осмислення, аналіз, збе-
реження у внутрішньому досвіді та транс-
формацію в образну форму. Цей процес 
завжди опосередковується індивідуально-
типологічними особливостями особистості 
художника, що забезпечує оригінальність 
і неповторність живописного твору. За від-
сутності цих характеристик, навіть за умови 
високого рівня образотворчої підготовки, 
створення завершеного художнього образу 
істотно ускладнюється або стає неможливим. 

Живопис, що позбавлений індивідуаль-
ного бачення, перетворюється на формальну 
схему – візуальну конструкцію без вну-
трішнього змісту, яка не викликає естетич-
ного переживання. Щоб зображення набуло 
художнього сенсу, воно має пройти крізь 
внутрішній світ автора, який здатен помічати 



146

ISSN 2786-5886 (Print), ISSN 2786-5894 (Online)

тонкі деталі буття, недоступні поверхневому 
сприйняттю. Саме ця здатність до глибокої 
рефлексії та емоційної інтерпретації реаль-
ності є визначальною умовою створення 
живого, змістовного художнього твору.

Здатність свідомості до трансформації 
живописного образотворення та інтуїтив-
ного оцінювання творчої ситуації забезпе-
чує ефективність композиційних рішень. 
У цьому контексті художня рефлексія постає 
як пластичне, образно-предметне мислення, 
що функціонує як складова евристичних 
намірів свідомості. Залежність такої когні-
ції від нерефлексивних проявів виявляється 
в синтетичній описовій діяльності митця, 
у його здатності до безпосереднього, наїв-
ного контакту з навколишнім світом, що збе-
рігає недекларативність сприйняття. Наслід-
ком такої здатності стає індивідуалізоване 
бачення художніх форм, яке дає змогу мис-
ленню здійснювати перехід від зорового 
сприйняття до умоглядного осмислення 
і навпаки. Наприклад, індивідуальність тех-
нік накладання фарб, прийомів лесування, 
трансформації монохромності колориту 
в живопису як форм візуалізації чуттєвих 
переживань є складно рефлексованою. 

Як свідчать дослідження з естетики та 
психології мистецтва, художня рефлексія та 
психоемоційні особливості митця проявля-
ються через імпровізаційність, самоконтроль 
і підвищену чутливість, що іноді призводить 
до напруження або депресивних станів. При-
родна обдарованість реалізується у здат-
ності художника вибирати й репрезентувати 
об’єкти, які набувають символічного зна-
чення. Інтерналізація зовнішніх смислів роз-
ширює свідомість, коригує її інтерпретацію 
та втілюється у творчості. Як писав Ван Гог: 
«...оволодіти таємницями техніки до такої 
міри, щоб люди були обмануті нею і клялися 
всім святим, що у нас немає ніякої техніки» 
[4, с. 231]. Цей вислів передає парадокс май-
стерності: техніка має бути настільки орга-
нічною, щоб не затьмарювати зміст, а слугу-
вати його природним продовженням.

Таким чином, психологічні передумови 
художньої рефлексії охоплюють широ-
кий спектр індивідуальних якостей, що 

забезпечують глибину творчого мислення, 
здатність до самопізнання та естетичного 
узагальнення. Вони формують основу для 
створення змістовного художнього образу, 
сприяють розвитку авторського стилю та 
забезпечують ефективну саморегуляцію 
митця в процесі творчої діяльності.

У художньому мисленні сенсорна лока-
лізація переживань відіграє ключову роль 
у формуванні смислів, що набувають знако-
вої або символічної форми. Смислотворення 
виникає у взаємодії внутрішнього світу 
митця з відкритим до інтерпретації контек-
стом. На цьому рівні художник трансформує 
чуттєві враження в естетичні структури, що 
репрезентують глибину бачення. У цьому 
контексті важливою є концепція «відчутного 
смислу» Дж. Гібсона [26], яка описує локалі-
зацію переживань різної модальності – зоро-
вої, слухової, кінестетичної тощо. Саме тут 
митець формує смисли, здатні передаватися 
у творі.

Як зазначає О.  Єременко, синкретизм 
художньої образності є провідною рушійною 
силою мистецького тексту, що функціонує на 
всіх рівнях його аналізу – від композиційного 
до семантичного. Смислотворення у худож-
ній діяльності не є статичним процесом, 
а виникає у зв’язку із залученістю автора 
до ситуаційного контексту, який сам собою 
є динамічним і відкритим до інтерпрета-
ції [6]. Тому художній смисл завжди залиша-
ється потенційно незавершеним, таким, що 
підлягає подальшому розкриттю. У ньому 
відображається актуальне бачення автором 
певної життєвої ситуації, предмету чи явища, 
що набуває естетичної форми через взаємо-
дію біодинамічної тканини руху, дії та чуттє-
вої тканини образу.

Відтак, художнє мислення охоплює як 
раціональні, так і ірраціональні компоненти 
свідомості, що особливо важливо для реф-
лексії синкретичної природи художнього 
смислу, його сенсорної локалізації, ситуацій-
ної відкритості та психосемантичної багато-
вимірності. Це дає змогу митцю аналізувати 
власні художні твори та осмислювати гли-
бинні смислові структури, що формуються 
у процесі творчого самовираження.



147

Український мистецтвознавчий дискурс / Ukrainian Art Discourse                                    Випуск / Issue 5, 2025

Сенсорна локалізація є фундаментом 
художнього смислотворення, що поєднує 
чуттєве переживання з естетичною формою. 
Завдяки динамічній відкритості ситуаційного 
контексту художній смисл набуває багато-
вимірності, а синкретизм образу забезпечує 
глибину рефлексивного сприйняття. Такий 
підхід дозволяє митцю не лише передавати 
зміст, а й ініціювати акти самопізнання через 
сенсорну тканину мистецького твору.

У процесі художньої творчості рефлек-
сія виконує не лише аналітичну чи есте-
тичну функції, а й відіграє ключову роль 
у формуванні особистості митця. Вона 
сприяє усвідомленню внутрішніх смислів, 
переосмисленню творчого досвіду, корекції 
стилістичних орієнтацій та розвитку здат-
ності до самопізнання. Саме рефлексивне 
мислення забезпечує динаміку особистісного 
становлення, перетворюючи мистецтво на 
простір внутрішньої трансформації.

Рефлексія сприяє екстерналізації твор-
чого задуму – перенесенню внутрішнього 
змісту у художню форму, що активізує само-
пізнання та усвідомлення особистісних про-
блем. Такий процес поглиблює зміст твору, 
стимулює трансформацію особистості його 
автора, зокрема зміну творчої позиції та 
індивідуальної манери образотворення. Вона 
є засобом аналізу творчого процесу та чин-
ником особистісного становлення митця, що 
безпосередньо впливає на характер і якість 
художнього образу, розвиток здатності до 
критичного мислення, естетичного судження 
та самопізнання.

Отже, художня рефлексія є важливим чин-
ником особистісного становлення митця, 
оскільки забезпечує глибину самопізнання, 
переосмислення творчого досвіду та форму-
вання індивідуального стилю. Вона активізує 
внутрішні ресурси свідомості, сприяє есте-
тичному судженню та визначає якість худож-
нього образу, перетворюючи мистецтво на 
простір особистісної трансформації.

Художня рефлексія не обмежується ана-
літичним осмисленням творчого процесу – 
вона є глибоко особистісним явищем, що 
формує внутрішню динаміку митця, його 
стиль, емоційну щирість і здатність до 

комунікації через мистецтво. У цьому кон-
тексті особистість художника постає не лише 
джерелом творчості, а й структурним еле-
ментом рефлексивного мислення.

У контексті дослідження художньої реф-
лексії як когнітивно-естетичного феномену 
доцільно виокремити її основні типи, що 
відображають різні способи осмислення 
митцем дійсності. Класифікація художньої 
рефлексії базується на домінуючих механіз-
мах смислотворення, які визначають глибину 
естетичного переживання, характер обра-
зотворення та рівень самопізнання. Узагаль-
нюючи викладені теоретичні положення та 
послуговуючись прикладами художньої реф-
лексії у творчості українських митців, є під-
стави для її диференціації на інтуїтивний, 
когнітивний, екзистенційний та соціокуль-
турний різновиди.

Інтуїтивна художня рефлексія базується на 
спонтанному емоційно-сенсорному осмис-
ленні дійсності. Інтуїція в мистецтві постає 
як цілісне охоплення проблемної ситуації, 
що поєднує чуттєве, емоційне та інтелекту-
альне, виступаючи механізмом входження 
у глибинні смисли образу, де логіка посту-
пається естетичному переживанню [5]. 
У цьому випадку митець «відчуває» образ 
і трансформує його у візуальну форму без 
раціонального контролю. Такий тип рефлек-
сії властивий наївному малярству, інтуїтив-
ному живопису та практиці роботи з архети-
пами, міфологією і символами.

Інтуїтивна рефлексія активізує сенсорну 
локалізацію смислу, де образ виникає не як 
результат концептуального конструювання, 
а як вияв глибинного емоційного імпульсу. 
Такий тип мислення часто супроводжується 
наївною стилістикою, декоративністю, яскра-
вою кольоровою палітрою, ритмічною симе-
трією, що створює ефект первинного, «дитя-
чого» бачення світу.

Марія Примаченко – яскрава представ-
ниця наївного мистецтва. Її фантастичні 
образи тварин і рослин передають внутрішні 
переживання, страхи та надії. Вони не потре-
бують пояснень, але викликають сильні 
емоції. Художниця відчувала світ інтуї-
тивно, перетворюючи враження на символи. 



148

ISSN 2786-5886 (Print), ISSN 2786-5894 (Online)

Її твори – це не просто прикраси, а візу-
альні міфи, що передають глибину народної 
уяви і пам’яті, візуальні висловлювання про 
добро, зло, страх і надію. 

Особливе місце в доробку мисткині посі-
дає картина «Атомна війна, будь проклята 
вона!» (1980-ті). У центрі композиції – фан-
тастична істота, що нагадує гібрид звіра 
і птаха з роззявленою пащею, палаючими 
очима та вибуховим тлом. Образ є мета-
форою руйнівної сили війни, що загрожує 
всьому живому. Примаченко не зобра-
жує війну буквально – вона створює образ 
страху, що проростає з глибин народної 
свідомості [20]. 

Художниця працює гуашшю на папері, 
використовуючи декоративну площинність, 
яскраві контрасти та орнаментальне обрам-
лення. Фронтальна композиція без перспек-
тиви підсилює емоційну прямолінійність. 
Інтуїтивна рефлексія проявляється через 
символічне моделювання образів (страх, 
протест, тривога), народну міфологію (чудо-
висько як узагальнений образ зла) та спон-
танність висловлювання (назва картини як 
частина художнього жесту). Примаченко 
говорить інтуїтивно, як мати, що вболіває за 
дітей. Симетрична композиція з централь-
ною домінантою та контрастними кольо-
рами (червоний, чорний, жовтий) створює 
емоційний простір, який глядач не просто  
споглядає, а проживає.

Інтуїтивна рефлексія також пронизує 
творчість Катерини Білокур, де квіткові 
композиції набувають метафізичного зву-
чання. Її роботи – це не ботанічні ілюстрації, 
а візуальні медитації, в яких кожна пелюстка 
є актом емоційного самовираження. «Біло-
кур не зображує квіти – вона говорить ними. 
Її живопис – це мова інтуїції, що не потребує 
перекладу» [8, с. 58].

Картина «Цар-Колос» (1949) є одним 
із найяскравіших прикладів інтуїтивної 
художньої рефлексії у творчості К.  Білокур. 
У центрі полотна – пшеничний колос, ото-
чений мальвами, волошками, ромашками, 
що утворюють квіткову корону. Композиція 
побудована симетрично, з акцентом на вер-
тикальну домінанту, що символізує духовне 

піднесення. Художниця працює в техніці 
олії, використовуючи дрібний мазок і багато-
шарову фактуру. Кожна деталь – від зернини 
до тіні – прописана з такою увагою, що ство-
рює ефект «внутрішнього часу», де глядач 
зупиняється у спогляданні квіткової симфо-
нії, в якій звучить голос її душі. 

Інтуїтивна рефлексія у творі «Цар-Колос» 
проявляється через емоційну залученість до 
зображуваного, відсутність академічної сти-
лізації та перетворення реалістичних форм 
на символи внутрішнього стану. Вислів май-
стрині «Я не можу жити без квітів. Вони – 
моя молитва, моя пісня, моя душа» передає її 
глибокий зв’язок із природою та духовністю. 
Вона не просто зображує квіти, а говорить 
ними. Цьому сприяють дрібний мазок, бага-
тошарова фактура, симетрична композиція 
з центральною домінантою та теплі насичені 
кольори. Усе це створює ефект «внутріш-
нього світла», що формує емоційний зв’язок 
із глядачем.

Загалом твір «Цар-Колос» є прикладом 
інтуїтивної художньої рефлексії, в якій при-
рода постає як духовна субстанція, а живо-
пис – як форма внутрішнього діалогу. Її 
мистецтво – це унікальне естетичне явище, 
філософське висловлювання про красу, 
любов і буття. Через інтуїцію, емоцію та 
глибоку спостережливість мисткиня ство-
рює неповторний художній простір, що 
залишається актуальним у сучасному 
мистецтвознавстві.

Таким чином, інтуїтивна художня реф-
лексія є формою невербального мислення, 
що поєднує емоційне, сенсорне й архетипне. 
Вона дає змогу митцю створювати образи, 
які не пояснюють, а переживають світ, від-
криваючи простір для глибинного естетич-
ного діалогу між автором і реципієнтом.

У психології мистецтва когнітивна 
художня рефлексія розглядається як управ-
ління уявою та здатність одночасно усві-
домлювати задум і способи його реалізації. 
Це ґрунтовно розглядає О.  Кривцун, який 
вважає, що кристалізація творчого імпульсу 
потребує вольового зусилля та самооргані-
зації, адже кожен мазок змінює композицію, 
змушуючи митця зіставляти результат із 



149

Український мистецтвознавчий дискурс / Ukrainian Art Discourse                                    Випуск / Issue 5, 2025

внутрішнім «почуттям цілого» [9]. Така реф-
лексія передбачає раціональний аналіз про-
цесу, техніки, символіки та структури твору, 
де художник виступає як дослідник, що сві-
домо формує зміст і форму.

Яскравим прикладом реалізації когні-
тивно-експериментальної художньої рефлек-
сії є творчість видатного українського живо-
писця сучасності Івана Марчука, що постає 
як візуалізація внутрішнього діалогу митця 
з матерією. Його твори втілюють антино-
мічну природу художнього мислення – поєд-
нання раціонального аналізу з емоційною 
глибиною. Серії «Погляд у безмежність» 
та «Голос моєї душі» демонструють здат-
ність митця до глибокого самопізнання через 
трансформацію образу світу [13, с. 88–95].

Серія «Голос моєї душі» Івана Марчука 
демонструює його здатність до глибокого 
самопізнання через трансформацію образу 
світу. Художник звертається до теми вну-
трішньої порожнечі, духовного пошуку, 
метафізичного болю, що візуалізується через 
складну текстуру, багатошарову лінійність 
і метафоричну фрагментацію простору. Сам 
митець відверто зізнається: «Я не малюю 
картини – я виводжу душу на полотно. Іноді 
вона кричить, іноді мовчить, але завжди 
говорить правду» [13]. Ці слова демонстру-
ють здатність художника до глибокого само-
пізнання через трансформацію образу світу. 
Це увиразнює екзистенційний тип худож-
ньої рефлексії, що фокусується на внутріш-
ніх «межових» переживаннях митця: страх, 
самотність, смерть, покликання, втрати, 
духовні кризи. При цьому образ постає не 
як декоративна форма, а як засіб осмислення 
буття, спосіб візуалізації глибинного екзис-
тенційного досвіду. 

Живописні твори із серії «Голос моєї 
душі» створені в авторській техніці «пльон-
танізм», що поєднує мікроскопічну деталі-
зацію з мереживною фактурністю. У центрі 
композицій – абстрактні або напівфігура-
тивні образи, що візуалізують стан внутріш-
нього неспокою, пошуку, самозаглиблення. 
Характерною рисою серії є відсутність чіткої 
перспективи, що створює ефект «внутріш-
нього простору», де глядач не споглядає, 

а занурюється. Колористика приглушена, 
з домінуванням вохристих, сірих, індигових 
тонів, що підсилює атмосферу екзистенцій-
ної тривоги.

Серія «Голос моєї душі» є візуальним 
осмисленням буттєвих питань: самотності, 
часу, смерті, пам’яті. У творах Марчука 
немає відповіді – є лише запитання, що фор-
муються через ритм ліній, пульсацію фак-
тури, напруження кольору. Ці твори можна 
трактувати як форму візуального екзистен-
ціалізму, де живопис стає медіумом філо-
софського пошуку. Адже Марчук створює 
не образ світу, а образ внутрішнього пере-
живання світу. Цьому сприяють така сти-
лістична особливість письма, як мереживне 
переплетення хроматичних ліній, абстрак-
тно-символічна композиція без лінійної пер-
спективи та відповідна колористика: при-
глушені, глибокі тони, що створюють ефект 
внутрішнього світла. Ці засоби формують 
у глядача стан медитативного споглядання, 
що наближає живопис до духовної практики.

Отже, серія «Голос моєї душі» І.  Мар-
чука є прикладом екзистенційної худож-
ньої рефлексії, що поєднує індивідуальну 
техніку з глибоким філософським зміс-
том. Через візуальну мову «пльонтанізму» 
художник створює простір внутрішнього 
діалогу, де живопис стає формою буттєвого 
запитання. Його твори – це не репрезента-
ція світу, а візуалізація душі, що шукає себе 
в межовому досвіді.

Особливістю екзистенційної художньої 
рефлексії є її антиномічна природа: поєд-
нання болю і краси, руйнації і творення, 
порожнечі і сенсу. Цей процес супроводжу-
ється візуальним мінімалізмом, драматичною 
композицією, приглушеною палітрою, сим-
волічними метафорами, що апелюють до гли-
бинних пластів свідомості.

Екзистенційну рефлексію також помітно 
у творчій спадщині одного з найвизначні-
ших українських художників-сучасників, 
живописця, графіка, скульптора, а також 
автора інсталяцій та об’єктів Олега Тістола. 
«Мистецтво, стверджує художник, – це не 
втеча від реальності, а спосіб її витримати. 
Іноді – єдиний» [2, с. 7]. Тому в його творах 



150

ISSN 2786-5886 (Print), ISSN 2786-5894 (Online)

образи української ідентичності фігуру-
ють як помежові конструкції, що балансу-
ють між історичною травмою і культурною 
трансформацією. 

Зокрема, у серії «Національна географія» 
художній образ стає способом осмислення 
колективної екзистенції, де особисте пере-
живання переплітається з історичним кон-
текстом. Автор створює портрети екзотичних 
персонажів (непальців, масаї, в’єтнамців, 
манчжурців) на основі ілюстрацій із жур-
налів. Ці образи не є етнографічними фік-
саціями, а радше візуальними метафорами, 
що репрезентують «іншого» як дзеркало 
для самопізнання. Сам художник зазначає: 
«Малюючи екзотичних персонажів, я ніби 
малюю власний портрет» [15]. При цьому 
використання кахельної плитки в якості 
живописного тла слугує символом стандар-
тизації, побутової уніфікації, що контрастує 
з унікальністю зображених постатей. Такий 
прийом створює напругу між локальним 
і глобальним, між особистим і масовим.

У портретах Тістол порушує питання 
екзистенційної самотності, втрати автентич-
ності в умовах глобалізованого світу. Його 
персонажі – це не просто «чужі», а носії 
культурного коду, що перебуває під загрозою 
стигматизації та зникнення. У цьому контек-
сті серія «Національна географія» постає як 
художня рефлексія над тим, що означає бути 
собою в епоху симулякрів і культурної гомо-
генізації [1].

Художник використовує візуальні засоби, 
притаманні поп-арту (трафарети, растри, пло-
щинність), щоб підкреслити штучність і деко-
ративність образів, які водночас є глибоко 
особистими. Це створює парадокс: копія без 
оригіналу, симулякр, що стає єдиною формою 
існування ідентичності [19, с.  188]. Техніка: 
олія або акрил на полотні. Композиція: фрон-
тальні портрети, часто з нейтральним тлом. 
Колористика: яскраві, контрастні кольори, 
що підсилюють декоративність. Ці засоби 
створюють ефект «візуальної антропології», 
де кожен образ – це не лише репрезентація, 
а й інтерпретація культурного досвіду.

У цілому серія «Національна геогра-
фія» є прикладом екзистенційної художньої 

рефлексії, що поєднує постмодерністську 
естетику з глибоким філософським змістом. 
Через образи «інших» Тістол говорить про 
себе, про втрату ідентичності, про пошук 
культурного коріння в умовах глобалізації. 
Його живопис стає простором діалогу між 
особистим і колективним, між унікальним 
і стереотипним.

Таким чином, екзистенційна художня реф-
лексія є глибоким внутрішнім процесом, що 
поєднує естетичне, філософське і психоемо-
ційне. Вона дає змогу митцю репрезентувати 
власний досвід та створювати простір для 
діалогу з реципієнтом, у якому відбувається 
спільне осмислення межових станів буття.

Якщо екзистенційна художня рефлексія 
зосереджується на внутрішньому буттєвому 
досвіді митця, то її соціокультурний різновид 
розширює межі індивідуального, інтегру-
ючи образ у ширший контекст колективної 
пам’яті, історичних травм, культурних кодів 
і соціальних трансформацій. У цьому типі 
рефлексії художній твір постає як медіатор 
між особистим і суспільним, де естетичне 
переживання поєднується з етичним осмис-
ленням реальності.

На переконання А.  Ложкіної, «народне 
мистецтво стало тією нішею, де жінки отри-
мали домінантний голос, а декоративні 
зображення – формою культурної пам’яті, 
що трансформується у сучасному мисте-
цтві» [12]. Це твердження підкреслює той 
факт, що соціокультурна художня рефлексія 
передбачає осмислення соціальних, історич-
них, культурних контекстів через естетичну, 
комунікативну, моральну й ідентифікаційну 
функції образу. Такий тип рефлексії осо-
бливо актуалізується в періоди суспільних 
змін, воєнних конфліктів, культурних зру-
шень, коли мистецтво стає формою публіч-
ного висловлювання.

Видатна українська художниця і педагог 
Тетяна Яблонська суттєво вплинула на роз-
виток національного мистецтва XX століття. 
Її лірична, вільна манера живопису, зосеред-
жена на темах праці, материнства і краси 
буденності, втілює соціальну емпатію. У тво-
рах, зокрема «Хліб», поєднуються сенсорна 
локалізація жесту, погляду і простору 



151

Український мистецтвознавчий дискурс / Ukrainian Art Discourse                                    Випуск / Issue 5, 2025

з гуманістичним змістом. Жінка постає як 
символ праці, гідності та моральної сили 
народу. Художній образ набуває етичного 
виміру, стаючи естетичним посланням до 
колективного досвіду.

Картину «Хліб» створено в техніці олії 
на полотні, що має монументальні розміри. 
Композиція побудована горизонтально, 
з домінуванням скирти пшениці, що закри-
ває горизонт, створюючи ефект театральної 
сцени. У центрі – молода селянка, яка засу-
кує рукав, готуючись до роботи. Її поза енер-
гійна і впевнена. Інші жінки, зайняті збиран-
ням зерна, репрезентують не пасивні фігури, 
а суб’єкти дії, що формують нову реальність. 
Колористика полотна базується на теплих 
золотистих тонах, що створюють атмосферу 
щедрості та радості. М’яке розсіяне світло 
підкреслює обличчя та жести, наближаючи 
твір до імпресіоністичної естетики [3, с. 112].

Створена після голодних років, картина 
«Хліб» візуалізує перший щедрий повоєн-
ний врожай. За словами самої художниці, «у 
тому романтичному творі була щира правда 
першого щедрого повоєнного врожаю» 
[25,  с. 13]. Хліб у картині виступає не лише 
як продукт, а як символ життя, достатку, від-
родження. Образи жінок у творі Т.  Яблон-
ської – це не лише ідеологічні конструкції 
«нової людини», а й візуальні репрезента-
ції тілесної суб’єктності, що втілює гідність 
і силу. Таким чином, художниця поєднує 
естетичну довершеність із соціокультурною 
рефлексією, яка виходить за межі офіційної 
ідеології.

Отже, живописне полотно «Хліб» є при-
кладом того, як художній твір може поєдну-
вати естетику соцреалізму з гуманістичним 
змістом. Через образи праці, жіночої тілес-
ності та символіки хліба Т.  Яблонська ство-
рює візуальну медитацію над темами гід-
ності, відродження та надії. Соціокультурна 
художня рефлексія у цьому творі набуває уні-
версального звучання, що залишається акту-
альним і в сучасному мистецтвознавчому 
дискурсі.

Художній образ у творах Т.  Яблонської 
виконує естетичну й етичну функції, слу-
гуючи засобом комунікації між автором 

і суспільством. Така рефлексія активізує 
моральні, культурні та емоційні смисли, 
поєднуючи індивідуальне переживання 
митця з його здатністю трансформувати вну-
трішній досвід у живопису. У цьому контек-
сті особливої уваги заслуговує висловлю-
вання геніальної майстрині: «Тепер дійшла 
висновку, що в мистецтві головне – особис-
тість художника, його безпосередні почуття, 
поезія його душі й уміння захопити цим 
глядача» [21, с. 78]. Ця теза підкреслює уні-
кальність автора як суб’єкта творчості, чий 
досвід і чутливість формують зміст твору та 
структурують рефлексивний процес, задаючи 
його тональність і семантику.

Термін «поезія душі» вказує на мета-
форичну природу художньої рефлексії, 
яка виходить за межі раціонального ана-
лізу. Безпосередні почуття, згадані у цитаті, 
є маркерами автентичності, що забезпечують 
щирість і глибину мистецького висловлю-
вання. У цьому аспекті художня рефлексія 
постає як форма емоційного самовираження, 
що не потребує додаткових пояснень, а діє 
через естетичну інтуїцію.

Соціокультурна рефлексія також яскраво 
простежується у творчості Олександра Ройт-
бурда – видатного українського художника 
й громадського діяча, одного з найвпливо-
віших представників постмодерну, лідерів 
«трансавангарду» та «Нової української 
хвилі». Його мистецька стратегія базується 
на «деконструкції канонів», іронічному пере-
осмисленні класичних сюжетів та «інтелек-
туальній грі з культурними кодами», що дало 
змогу здійснювати критичний діалог з істо-
рією, політикою, масовою культурою та наці-
ональною ідентичністю.

Так, у серії робіт, представлених на 
виставці «Постмодерна ікона» (2018), 
О.  Ройтбурд звертається до образів захід-
ноєвропейського живопису (Рембрандта, 
Веласкеса, Гойї та ін.), трансформуючи їх 
у «візуальні метафори сучасної України», 
де класичне поєднується з гротеском, 
а сакральне – з профанним. Така художня 
мова є формою «соціокультурної рефлексії», 
що деконструює усталені уявлення і водно-
час створює нові смислові горизонти. 



152

ISSN 2786-5886 (Print), ISSN 2786-5894 (Online)

Живописне полотно О. Ройтбурда «Єврей-
ське весілля» (2021) є візуальним прикладом 
соціокультурної рефлексії. Картину ство-
рено в техніці олії у формі диптиху, що поєд-
нує фігуративність із елементами гротеску. 
Стилістично вона належить до трансаван-
гардного напряму, що дозволяє художнику 
вільно поєднувати цитати з різних куль-
турних пластів – від М.  Шагала до радян-
ського соцреалізму – у межах постмодер-
ністської деконструкції ритуалу [11]. Сюжет 
весілля виступає етнографічним мотивом 
і водночас метафорою культурної тяглості, 
що протистоїть асиміляції та забуттю. Як 
етнічний єврей, митець звертається до теми 
сакрального ритуалу, тобто способу візуалі-
зації пам’яті, що проростає крізь історичні 
катастрофи. 

У контексті останнього періоду життя 
художника, коли він очолював Одеський 
художній музей і активно модернізував його 
діяльність, картина набуває додаткового 
значення. Вона стала не лише мистецьким 
висловлюванням, а й громадянським мані-
фестом проти культурної амнезії, апелюючи 
до пам’яті та етики. Персонажі постають 
як архетипи соціальних ролей і наративів, 
що спонукають глядача до рефлексії над 
власною ідентичністю в межах колективної 
пам’яті. Теплі, насичені тони (вохра, бордо, 
індиго) створюють атмосферу ритуальності, 
а контрастні плями порушують гармонію, 
провокуючи роздуми. Енергійний мазок 
і багатошарова фактура передають експре-
сивну напругу, властиву стилю Ройтбурда.

Отже, картина «Єврейське весілля» 
є прикладом того, як сучасний український 
живопис може поєднувати художню форму 
з соціокультурним змістом. Через інтертек-
стуальність, іронію та глибоку рефлексію 
О.  Ройтбурд створює візуальну медитацію 
над темами ідентичності, пам’яті та культур-
ної спадкоємності. Митець зазначав: «Мисте-
цтво – це не втеча від реальності, а її декон-
струкція. Через образ ми не просто бачимо, 
ми переосмислюємо» [18, с.  9]. Художній 
твір у цьому контексті постає як «естетичне 
свідчення», що фіксує напруження між 
минулим і сучасністю, між індивідуальним 

баченням і колективною пам’яттю. Ройтбурд 
не просто цитує культурну спадщину, «пере-
писує» її, виявляючи приховані ідеологічні 
шари, травми, парадокси. Його роботи функ-
ціонують як «візуальні есе», де кожен еле-
мент – це фрагмент дискурсу про ідентич-
ність, владу, свободу, історію.

На переконання О.  Ройтбурда, образ – це 
завжди позиція, навіть якщо він не містить 
прямої політичної символіки. Саме через 
це художник часто вдається до інтерпрета-
ції образу «українського бароко», яке в його 
творчості набуває «постмодерної пластич-
ності»: декоративність поєднується з критич-
ністю, а естетика – з політичною інтенцією. 
У цьому сенсі його соціокультурна рефлексія 
водночас постає як форма художнього мис-
лення та «інтелектуальна позиція», що апе-
лює до глядача як співучасника діалогу. 

Таким чином, соціокультурна художня 
рефлексія у творчості О.  Ройтбурда виконує 
місію критичного переосмислення культур-
ної спадщини, активізує моральні, емоційні 
та ідентифікаційні смисли, формує діало-
гову площину між автором і суспільством, 
між історією і сучасністю. Вона є способом 
художнього висловлювання, та інструментом 
культурної трансформації, що відкриває нові 
горизонти для мистецької комунікації. 

Уміння захопити глядача є завершальним 
етапом будь-якого різновиду художньої реф-
лексії, коли індивідуальне переживання набу-
ває універсального звучання. Це передбачає 
не лише естетичну переконливість твору, 
а й здатність до емпатійної взаємодії. Гля-
дач стає співучасником внутрішнього світу 
художника, що відкриває простір для діалогу, 
співпереживання та інтерпретації.

Отже, художня рефлексія постає як клю-
човий механізм живописного образотво-
рення, що забезпечує самопізнання митця, 
формування авторського стилю та смислот-
ворення через художній образ, у якому поєд-
нуються інтуїтивні, когнітивні, екзистенційні 
й соціокультурні чинники.

Висновки. У результаті дослідження вста-
новлено, що художня рефлексія є складним, 
багатовимірним феноменом, що поєднує ког-
нітивні, емоційні, сенсорні та особистісні 



153

Український мистецтвознавчий дискурс / Ukrainian Art Discourse                                    Випуск / Issue 5, 2025

компоненти творчого мислення. Визначено, 
що рефлексивне мислення митця формується 
на основі комплексу психологічних переду-
мов, серед яких провідними є спостережли-
вість, емоційна чутливість, інтуїція та здат-
ність до критичного самооцінювання.

Розкрито синкретичну природу художнього 
образу як носія сенсорних, емоційних і сим-
волічних складників, що утворюють нероз-
ривну єдність і не підлягають спрощеному 
аналітичному розчленуванню. Структура 
художнього мислення постає як динамічна 
взаємодія внутрішнього досвіду митця з куль-
турними смислами, що формуються навколо 
образу й твору – ключових носіїв значення. 
Вони водночас репрезентують індивідуальне 
бачення автора та інтегрують універсальні 
культурні коди. Змістові рівні художнього діа-
логу – образ, символ, смислова домінанта, 
міф – утворюють багатошарову систему кому-
нікації між митцем, твором і реципієнтом, 
активізуючи процес інтерпретації, рефлексії 
та емпатійного співпереживання.

Систематизовано функціональні вияви 
художньої рефлексії: як механізму саморе-
гуляції творчого процесу, форми смислот-
ворення, чинника формування авторського 
стилю та основи мистецької комунікації. На 
основі аналізу творчої спадщини українських 
живописців виокремлено чотири типи худож-
ньої рефлексії: інтуїтивну, когнітивну, екзис-
тенційну та соціокультурну, кожна з яких 
репрезентує специфічні способи осмислення 
дійсності у художньому образі.

Узагальнюючи, можна стверджувати, що 
художня рефлексія є багатовимірним фено-
меном, який поєднує інтуїтивне і раціо-
нальне, особистісне і колективне, емоційне 
і концептуальне. Її типологічне розмаїття від-
криває перспективи для глибшого розуміння 
механізмів творчого мислення, формування 
авторського стилю образотворення й акти-
візації естетичного судження. Це є цінним 
матеріалом для мистецтвознавства, психоло-
гії творчості, педагогіки мистецтва та культу-
рологічного аналізу.

Література:
1.	 Абрамович І. Олег Тістол: візуальна історія української ідентичності. Художня культура. Актуальні 

проблеми. 2019. № 15(1). С. 6–13. URL: https://doi.org/10.31500/1992-5514.15(1).2019.168967
2.	 Абрамович І.  Творчість Олега Тістола у контексті сучасного українського мистецтва. Сучасне 

мистецтво. 2016. Вип. 12. С. 7–16. URL: http://nbuv.gov.ua/UJRN/S_myst_2016_12_3
3.	 Бойко Т. Візуальна риторика радянського живопису: семіотичний аналіз. Харків : Майдан, 2019. 

198 с.
4.	 Ван Гог В. Листи до брата Тео. Переклад з французької / Упоряд. І. В. Дзюба. Київ : Веселка, 1990. 

384 с.
5.	 Дорожко І., Малихіна О., Туріщева Л. Дослідження інтуїції як феномену творчої діяльності. Збірник 

наукових праць ХНПУ ім. Г. С. Сковороди. Харків, 2023. URL: https://surl.lu/ozqfma
6.	 Єременко О. В. Синкретизм художньої образності української прози другої половини ХІХ – початку 

ХХ століття: автореф. дис. … д-ра філол. наук: 10.01.01. Київ, 2008. 36 с. 
7.	 Єременко О.  В.  Теоретичні аспекти кореляції синтетичних та синкретичних процесів творення 

художнього образу. Вісник Маріупольського державного гуманітарного університету. Сер.: Філологія. 
2010. Вип. 3. С. 11–18. URL: http://nbuv.gov.ua/UJRN/Vmdu_2010_3_4

8.	 Катерина Білокур: мистецька заповідь / Уклад. Н. Самрук, О. Шестакова. Київ : Родовід 2010. 200 с.
9.	 Кривцун О.  А. Психологія мистецтва. Рефлексія як «управління» уявою. URL:  

https://stud.com.ua/142873/psihologiya/refleksiya_upravlinnya_uyavoyu#593
10.	Лагутенко О. Інтерпретація теми Давньої Русі у графіці Георгія Якутовича: психологія 

творчого процесу. Художня культура. Актуальні проблеми. 2025. № 21(1). С. 19–27. URL:  
http://hudkult.mari.kyiv.ua/article/view/333476

11.	 Ложкіна А. Перманентна революція. Мистецтво України ХХ – початку ХХІ століття. Київ : ArtHuss, 
2019. 544 c. URL: https://surl.lt/tfxiht

12.	Марчук І. Погляд у безмежність: альбом. Київ : Майстер книг, 2008. 192 с.
13.	Марчук І. С. Голос моєї душі. Київ : Фенікс, 2019. 112 с. 
14.	Новіков Б.  В., Руденко Т.  П., Потіщук О.  О. Художня творчість та розвиток естетичної думки: 

філософська рефлексія. Дискурс. 2023. № 9. С. 3–5. URL: https://surl.li/axpoek
15.	Олег Тістол. Серія «Національна географія» (1998–2004). URL: https://surl.li/egeqaa



154

ISSN 2786-5886 (Print), ISSN 2786-5894 (Online)

16.	Петрова О. Передчуття твору. Евристичність гештальту. Художня культура. Актуальні проблеми. 
2025. № 21(1). С. 28–33. URL: https://surl.lu/sakmny

17.	Пітерська О.  В. Художній образ у сучасному науковому дискурсі. Філологічні науки: 
наук. журн. / Полтав. нац. пед. ун-т імені В.  Г. Короленка. 2020. Вип. 32. С. 49–53. DOI:  
https://doi.org/10.33989/2524-2490.2020.32.202450

18.	 Ройтбурд: альбом / Упоряд. О. Балашова, О. Ройтбурд. Київ: Основи, 2016. 444 с.
19.	Скляренко Г.  «Нова хвиля» і українське мистецтво кінця ХХ століття. Сучасне мистецтво. 

2009. Вип. 6. С. 188–196. URL: http://nbuv.gov.ua/UJRN/S_myst_2009_6_18.
20.	Собуцька Л. А. Сміливість – бути геніальною Марією Примаченко. Український мистецтвознавчий 

дискурс. 2023. № 2. С. 121–129. https://surl.li/saxeyt
21.	Тетяна Яблонська в колекції Запорізького художнього музею: альбом / Упоряд. Г. Борисова, І. Ласка. 

Київ : Родовід, 2017. 84 с.
22.	Ткачук О. В. Психологія художніх здатностей: моногр. Одеса: видавець Букаєв Вадим Вікторович, 

2012. 372 с. http://dspace.pdpu.edu.ua/handle/123456789/1894
23.	Шейко В. М., Кушнаренко Н. М. Методологічна рефлексія культурологічних і мистецтвознавчих 

досліджень. Художня культура. Актуальні проблеми. 2020. № 16(1). С. 12–17. URL: http://hudkult.mari.kyiv.
ua/article/view/205237

24.	Щербань О. О. Символічна функція художнього образу. Вісник НТУУ «КПІ». Філософія. Психологія. 
Педагогіка: зб. наук. пр. 2010. № 2 (29). С. 65–69. URL: https://surl.li/ehxfvq

25.	 Яблонська Т. Спогади про «Хліб». Образотворче мистецтво. 1989. № 2. С. 12–15.
26.	Gibson J. J. The Ecological Approach to Visual Perception. New York: Psychology Press, 1979. 332 p.

References:
1.	 Abramovych, I. (2019). Oleh Tistol: vizualna istoriia ukrainskoi identychnosti [Oleh Tistol: 

The Visual History of Ukrainian Identity]. Khudozhnia kultura. Aktualni problemy, 15(1), 6–13.  
https://doi.org/10.31500/1992-5514.15(1).2019.168967 [in Ukrainian].

2.	 Abramovych, I. (2016). Tvorchist Oleha Tistola u konteksti suchasnoho ukrainskoho mystetstva [Oleh 
Tistol’s Art in the Context of Contemporary Ukrainian Art]. Suchasne mystetstvo, 12, 7–16. Retrieved from  
http://nbuv.gov.ua/UJRN/S_myst_2016_12_3 [in Ukrainian].

3.	 Boiko, T. (2019). Vizualna rytoryka radianskoho zhivopysu: semiotychnyi analiz [Visual Rhetoric of Soviet 
Painting: A Semiotic Analysis]. Kharkiv: Maidan. [in Ukrainian].

4.	 Van Hoh, V. (1990). Lysty do brata Teo [Letters to Brother Theo] (I. V. Dziuba, Ed.). Kyiv: Veselka. 
[in Ukrainian].

5.	 Dorozhko, I., Malykhina, O., & Turishcheva, L. (2023). Doslidzhennia intuitsii yak fenomena tvorchoi 
diialnosti [Exploring Intuition as a Phenomenon of Creative Activity]. Zbirnyk naukovykh prats KhNPU 
im. H. S. Skovorody. Retrieved from https://surl.lu/ozqfma [in Ukrainian].

6.	 Yeremenko, O. V. (2008). Synkretizm khudozhnoi obraznosti ukrainskoi prozy druhoi polovyny XIX – 
pochatku XX stolittia [Syncretism of Artistic Imagery in Ukrainian Prose of the Late 19th – Early 20th Century]. 
Kyiv: Kyivskyi natsionalnyi universytet imeni Tarasa Shevchenka. [in Ukrainian].

7.	 Yeremenko, O. V. (2010). Teoretychni aspekty koreliatsii syntetychnykh ta synkretchnykh protsesiv 
tvorennia khudozhnoho obrazu [Theoretical Aspects of Correlation Between Synthetic and Syncretic Processes in 
Artistic Image Formation]. Visnyk Mariupolskoho derzhavnoho humanitarnoho universytetu. Seriia: Filolohiia, 3, 
11–18. Retrieved from http://nbuv.gov.ua/UJRN/Vmdu_2010_3_4 [in Ukrainian].

8.	 Kateryna Bilokur: mystetska zapovid. (2010). [Kateryna Bilokur: Artistic Testament] (N. Samruk & 
O. Shestakova, Eds.). Kyiv: Rodovid. [in Ukrainian].

9.	 Kryvtsun, O. A. (n.d.). Psykholohiia mystetstva. Refleksiia yak “upravlinnia” uiavoiu [Psychology 
of Art: Reflection as “Managing” Imagination]. Retrieved from https://stud.com.ua/142873/psihologiya/ 
refleksiya_upravlinnya_uyavoyu#593 [in Ukrainian].

10.	Lahutenko, O. (2025). Interpretatsiia temy Davnoi Rusi u hrafitsi Heorhiia Yakutovycha: 
psykholohiia tvorchoho protsesu [Interpretation of Ancient Rus’ Theme in Heorhii Yakutovych’s Graphics: 
Psychology of the Creative Process]. Khudozhnia kultura. Aktualni problemy, 21(1), 19–27. Retrieved from  
http://hudkult.mari.kyiv.ua/article/view/333476 [in Ukrainian].

11.	 Lozhkina, A. (2019). Permanentna revoliutsiia. Mystetstvo Ukrainy XX – pochatku XXI stolittia 
[Permanent Revolution: Ukrainian Art of the 20th – Early 21st Century]. Kyiv: ArtHuss. Retrieved from  
https://surl.lt/tfxiht [in Ukrainian].

12.	Marchuk, I. (2008). Pohliad u bezmezhnist: albom [A Glance into Infinity: Album]. Kyiv: Maister knyh. 
[in Ukrainian].



155

Український мистецтвознавчий дискурс / Ukrainian Art Discourse                                    Випуск / Issue 5, 2025

13.	Marchuk, I. S. (2019). Holos moiei dushi [The Voice of My Soul]. Kyiv: Feniks. [in Ukrainian].
14.	Novikov, B. V., Rudenko, T. P., & Potishchuk, O. O. (2023). Khudozhnia tvorchist ta rozvytok 

estetychnoi dumky: filosofska refleksiia [Artistic Creativity and the Development of Aesthetic Thought: 
Philosophical Reflection]. Dyskurs, 9, 3–5. Retrieved from https://www.journal-discourse.com/uk/ 
kataloh-statei/2023/2023r-457-9/khudozhnia-tvorchist-ta-rozvytok-estetychnoi-dumky-filosofska-refleksiia  
[in Ukrainian].

15.	Oleh Tistol, (1998–2004). Seriia “Natsionalna heohrafiia” [Series “National Geography”]. Retrieved from 
https://surl.li/egeqaa [in Ukrainian]. 

16.	Petrova, O. (2025). Peredchuttia tvoru. Evrystychnist heshtaltu [Anticipation of the Artwork: Heuristic 
Gestalt]. Khudozhnia kultura. Aktualni problemy, 21(1), 28–33. Retrieved from https://surl.lu/sakmny 
[in Ukrainian].

17.	Piterska, O. V. (2020). Khudozhnii obraz u suchasnomu naukovomu dyskursi 
[Artistic Image in Contemporary Scholarly Discourse]. Filolohichni nauky: naukovyi 
zhurnal / Poltavskyi natsionalnyi pedahohichnyi universytet imeni V. H. Korolenka, 32, 49–53.  
https://doi.org/10.33989/2524-2490.2020.32.202450 [in Ukrainian].

18.	Roitburd, O. (2016). Roitburd: albom [Roitburd: Album] (O. Balashova & O. Roitburd, Eds.). Kyiv: 
Osnovy. [in Ukrainian].

19.	Skliarenko, H. (2009). Nova khvylia i ukrainske mystetstvo kintsia XX stolittia [The New Wave and 
Ukrainian Art of the Late 20th Century]. Suchasne mystetstvo, 6, 188–196. Retrieved from http://nbuv.gov.ua/
UJRN/S_myst_2009_6_18 [in Ukrainian].

20.	Sobutska, L. A. (2023). Smilyvist – buty henialnoiu Mariieiu Prymachenko [The Courage to Be the Genius 
Mariia Prymachenko]. Ukrainskyi mystetstvoznavchyi dyskurs, (2), 121–129. Retrieved from https://surl.li/saxeyt 
[in Ukrainian].

21.	Tetiana Yablonska v kolektsii Zaporizkoho khudozhnoho muzeiu: albom. (2017). [Tetiana Yablonska 
in the Collection of the Zaporizhzhia Art Museum: Album] (H. Borysova & I. Laska, Eds.). Kyiv: Rodovid. 
[in Ukrainian].

22.	Tkachuk, O. V. (2012). Psykholohiia khudozhnikh zdatnostei: monohrafiia [Psychology of Artistic 
Abilities: Monograph]. Odesa: Vydavets Bukaiev V. V. [in Ukrainian].

23.	Sheiko, V. M., & Kushnarenko, N. M. (2020). Metodolohichna refleksiia kulturolohichnykh i 
mystetstvoznavchykh doslidzhen [Methodological Reflection in Cultural and Art Studies]. Khudozhnia kultura. 
Aktualni problemy, 16(1), 12–17. Retrieved from http://hudkult.mari.kyiv.ua/article/view/205237 [in Ukrainian].

24.	Shcherban, O. O. (2010). Symvolichna funktsiia khudozhnoho obrazu [The Symbolic Function of the 
Artistic Image]. Visnyk NTUU “KPI”. Filosofiia. Psykholohiia. Pedahohika: zbirnyk naukovykh prats, 2(29), 
65–69. Retrieved from https://surl.li/ehxfvq [in Ukrainian].

25.	Yablonska, T. (1989). Spohady pro “Khlib” [Memories of “Bread”]. Obrazotvorche mystetstvo, 2, 12–15. 
[in Ukrainian].

26.	Gibson, J. J. (1979). The Ecological Approach to Visual Perception. New York: Psychology Press.

Стаття надійшла: 10.10.2025
Прийнято: 27.10.2025

Опубліковано: 28.11.2025


